



خطوات في التنمية البشرية والتخطيط الإستراتيجي لحقول الزيارة

محترعب الرضا هكادي لسناعني



# الأهانثالغاشتالغستالغيسية المائثالغاشية المائثالغاستالغيستالغيستالغيستالغيستالغالغات المائتان المائتا

ф

الكتاب: زيارة الأربعين المباركة (دلالات وآفاق)

خطوات في التنمية البشرية والتخطيط الإستراتيجي لحقول الزيارة

المؤلف: محمّد عبد الرضا هادي الساعدي

الإشراف العلمي: مركز كربلاء للدراسات والبحوث

الطبعة: الأولى

السنة: ۱۲۰۱۸ هـ / ۲۰۱۸م

# جمهورية العراق/كبلاء المقدسة

 $\begin{array}{c} 0\,0\,9\,6\,4\ 7\,7\,1\,9\,4\,9\,1\,2\,1\,0\\ 0\,0\,9\,6\,4\ 7\,8\,1\,4\,1\,8\,7\,6\,2\,5 \end{array}$ 

#### www.c-karbala.com

i n f o @ c - k a r b a l a . c o m karbala.center1@gmail.com karbala.center1@yahoo.com

رقم الإيداع في دار الكتب والوثائق العراقية ببغداد (٣٨١٧) لسنة ٢٠١٧م

كالجقوق محفوظت

# السيرة الذاتية للمؤلف

# محمد عبد الرضا هادى الساعدى

من مواليد ١٩٧٤ النجف الأشرف.

التحق بالدراسات الحوزوية في النجف الأشرف نهاية ١٩٨٩. هاجر إلى الجمهورية الإسلامية الإيرانية عام ١٩٨٩ ليكمل دراسته على أيدي أساتذة الحوزة العلمية في مدينة قم. ثم هاجر في عام ١٩٩٧ إلى آوربا وأستقر في هولندا كمرشد ديني للجالية الشيعية في مدينة أمستردام. تخرج في جامعة امستردام في مجال علم النفس الصحي عام ٢٠١٣.

# الأعمال المعرفية المطبوعة باللغة العربية:

- الدكتور محمود البستاني مفكرا اسلاميا إضاءات نقدية في ضوء مشروع أسلمة العلوم الإنسانية. طبع سنة ٢٠٠٠.
  - ٢. الجيل الإسلامي الثاني في الغرب ـ هولندا أنموذجاً. طبع سنة ٢٠٠٣.
- ٣. ثقافة الزيارة عند أتباع أهل البيت المهللة في اتجاه فهم آخر. طبع سنة ٢٠٠٥.
  - ٤. العلامة الشيخ باقر شريف القرشي السيرة الذاتية. طبع سنة ١٠٠٠.
- ه. ملامح القيادة الناجحة في ضوء منهجية الإمام علي بن أبي طالب عليه مقارنات دراسية في سيكولوجية السلوك التنظيمي المعاصر. طبع سنة ٢٠١٤.
- ٦. زيارة الأربعين المباركة دلالات وآفاق: خطوات في التنمية البشرية والتخطيط الاستراتيجي لحقول الزيارة. الطبعة الأولى ٢٠١٥.

#### الأعمال المعرفية المطبوعة في اللغة الهولندية:

- 1. عقل المدينة: دراسة عن العوامل النفسية المؤثرة على شخصية سكان المدن الكبرى. بالإشتراك مع مجموعة من الباحثين الهولنديين. طبع في هولندا سنة ٢٠١٢.
  - ٢. إدمان الأطفال على الألعاب الألكترونية.
  - ٣. العنصرية ضد المسلمين: بالإشتراك مع مجموعة من الباحثين الهولنديين.
  - ٤. ترجمة كتاب مؤتمر علماء بغداد إلى اللغة الهولندية. طبع في فرنسا سنة ٢٠١٣.
- ٥. ترجمة كتاب رسالة الحقوق للإمام زين العابدين عليه مع مترجمة هولندية. طبع في فرنسا سنة ٢٠١٢.
- ٦. ترجمة كتاب حياة السيدة فاطمة الزهراء عليك مع مترجمة هولندية. طبع في فرنسا سنة
   ٢٠١٣ .

يعمل الآن في إحدى المؤسسات المتخصصة في مجال العلاج والإرشاد النفسي في مدينة أمستردام.

# بسم الله الرحمن الرحيم

# كلمة المركز

الحمد لله رب العالمين، وأفضل الصلاة، وأتم التحية والتسليم على النبي الهادي الامين أبي القاسم محمد، وعلى آله الطيبين الطاهرين...

وبعد..

لطالما كان تراث الأمم والشعوب والاقوام ركيزة أساسية من ركائز هويتهم الثقافية والحضارية؛ لأنه يمثل الذاكرة الحية للفرد والمجتمع، والهوية التي يتعرف من خلالها الناس على شعب من الشعوب لما يحمله من قيمة ثقافية واجتهاعية وتربوية تحمل ملامح هذا الشعب، وتحفظ سهاته، وتؤكد عراقته وأصالته، اذ لم يكن التراث الثقافي مجرد معالم وصروح وآثار فحسب، بل تعدى ذلك ليصل الى كل ما يؤثر عن أمة من تعبير غير مادي، من معارف، وممارسات، وعادات، وتقاليد متوارثة عبر الأجيال.

فلكل شعب موروثاته الخاصة به والتي توارثها شفهياً أو عملياً، لتكون بمثابة ممارسة فعلية نتجت من خلال التفاعل بين الافراد والجهاعة والبيئة المحيطة، حتى أصبحت مع مرور الوقت طقوساً سنوية تمارسها الجهاعة وتحرص على حفظ هويتها واستمرارية بقائها.

وتعد الزيارة الاربعينية للامام الحسين الحسين واحدة من اكبر هذه المارسات، فهي تأكيد دائم على الولاء للمسيرة الحسينية الخالدة، وصرخة مدوية بوجه الظالمين، ورسالة واضحة المعالم الى كل الطغاة بأن التواصل مع الامام الحسين الحسين هو مبدأ مستقر في النفوس، وعقيدة راسخة في الاذهان.

ولما تحمله هذه الزيارة من دلالات كبيرة، ودروس مستنبطة ينهل منها المفكرون والباحثون، ارتأى مركز كربلاء للدراسات والبحوث اقامة (موسوعة زيارة الأربعين المباركة)، وهي جزء من مشر وعه الكبير الذي شرع فيه لإكمال اجراءات تسجيل هذه الزيارة في منظمة اليونسكو العالمية لتدخل ضمن لائحة التراث العالمي غير المادي، كموروث انساني للشعب العراقي.

وقد اطلق المركز دعوته الى السادة الباحثين والكتاب للمشاركة والاسهام في هذه الموسوعة واثرائها ببحوثهم العلمية عبر محاورها المختلفة، التأريخية، والفكرية، والعقائدية، والأدبية، والسياسية، والثقافية وفق أسلوب علمي ومنهج اكاديمي دقيق.

وقد كانت استجابة الأخوة الباحثين سريعة وفاعلة، حيث رفدوا المركز بابحاث علمية رصينة متنوعة، جسدت عمق انتائهم وولائهم للنهضة الحسينية، ومدى شعورهم بالمسؤولية الملقاة على عاتقهم للتعريف بالابعاد الأساسية لهذه الموسوعة بمحاورها المختلفة.

وإذ يثمن مركز كربلاء للدراسات والبحوث الجهود العلمية المضنية التي بذلها الاخوة الباحثون على الرغم من قلة المصادر والمراجع التي كُتبت عن الزيارة الاربعينية، فأنه يدعو الله سبحانه وتعالى أن يوفقهم جميعاً لما يحبه ويرضاه، وأن يأخذ بطريقهم نحو اعتلاء منصات الابداع خدمة للقضية الحسينية الخالدة.

ولله الشكر من قبل ومن بعد...

مركز كربلاء للدراسات والبحوث ۱٤٣٨هـ/ ۲۰۱۷م

## مقدمة الطبعة الثالثة

يسرني أن أقدّم كتاب (زيارة الأربعين المباركة) للمرة الثالثة خلال أقل من سنتين بعد أن نفدت نسخه، وأكثر ما يدعوني للسرور هو تعافى حالة القراءة عند جمهورنا بعد أن استولت عند الباحثين والكتاب مشاعر القنوط من المتلقى العربي بسبب عزوفه عن القراءة المطبوعة.

إن إقبال المتلقى على اصدارنا أعلاه يعزز من قناعتنا بأن العمل الجاد يفرض على المتلقى الإستجابة الإيجابية. وأن الباحثين مطالبون ببذل المزيد من الجهد في انتخاب الموضوعات، والبحث عن في حقول مبتكرة، والعناية الفائقة في المعالجة المعمقة، وتطبيق شروط البحث العلمي المعاصر فيها يخص المنهجية وعناصر الوثاقة والصلاحية.

مجدداً أقول: إن حقل زيارة الأربعين يكتنز بثروات تنموية اجتماعية، نفسية، حضارية، وعبادية...الخ هائلة بحاجة إلى استغوار، كشف، ورصد من قبل دارسين متسلحين بأدوات البحث العلمي المعاصر، وبتجارب خبروية عالية المستوى.

لم تخلو الطبعة الثالثة من الإضافات، والطلب متوجه إلى المثقفين والباحثين في تفضلهم علينا بالملاحظات لنشتغل عليها في المستقبل القريب، والحمد لله على توفيقه لنا جذا العمل المنطلق من الولاء لصاحب هذه المناسبة المحببة عليه أفضل الصلوات والسلام، آملاً منه سبحانه وتعالى القبول.

محمد عبد الرضا هادى الساعدى أمستردام الأربعاء ٣/ شوال / ١٤٣٨ هـ Wed, 28 Jun 2017

# دوافع الدراسة وأهدافها

لا زال حقل الدراسات المتخصصة بالاجتماع الإسلامي يفتقر إلى الأعمال الجادة بالرغم من شدة الحاجة إليها، فثمة ندرة دراسية لا تتناسب البتة مع المكانة الاعتبارية للحضارة وللمجتمع وللإنسان المسلم، والمراكز المعرفية الإسلامية مسؤولة عن معالجة الندرة المشار اليها، لأنها المعنية بالدرجة الأولى بهذه المسائل الحساسة. ومن بين المسائل الحيوية التي لم تحظ بالاهتمام الدراسي الموازي لحجمها وواقعها وخطورتها هي مسألة المعطيات والدلالات التي تستبطنها (الشعائر الدينية)، ومن بينها زيارة مشاهد أهل البيت لميك حيث يتمتع هذا الحقل بقدرة استقطابية مذهلة، ويمتاز بجودة فائقة في ملامسة العديد من الموضوعات الضرورية في حياة الإنسان بعامة، وحياة الإنسان المسلم بخاصة. وقد تفرع عن حقل الزيارة المباركة العام حقل مستقل للزيارة، تشكل تدريجيا عبر تأريخ ممارسة الزيارة الطويل حتى وصل في المرحلة المعاصرة - إلى ظاهرة جماهيرية عالمية ضخمة، لها ثقافة محددة، ورموز وشعارات ودلالات مميزة، وآثار اجتماعية عريضة، عالم تعين علينا أن نتعامل معها بنحو مستقل، وبمقاربات دراسية خاصة، تنسجم مع طبيعتها الأصيلة.

الحقل الجديد يحمل عنوان (زيارة الأربعين المباركة). الزيارة التي دأب أتباع أهل البيت المباركة على إحيائها كل عام، وبالتحديد في العشرين من صفر، أي بعد ذكرى مقتل سيد الشهداء عليه بأربعين يوم.

لقد نجحت هذه الزيارة في التأسيس لحزمة من النشاطات الجماهيرية الباهرة، حيث عملت على لملمة شتات الموالين لأهل البيت المهلل وتعزيز انتهائهم لعقيدتهم المضطهدة،

وتوثيق أواصر الوحدة والتآلف فيها بينهم، وعكس مظاهر القوة المعنوية والمادية التي يتوفرون عليها عبر نشاطات شتى يقومون بها أثناء موسم الزيارة، مُضافاً إلى إتاحتها الفرصة لهم للتعبير عن رفضهم للظلم والقهر والاستكبار السياسي الذي لحقهم من الحكومات والدول المختلفة...

سلفاً، يؤسفني البوح: بأنني قد وجدت أن الاهتمام الدراسي المتخصص في زيارة الأربعين المباركة قليلٌ جداً، بل يكاد أن يكون منعدماً، فلم أعثر على عنوان لدراسة خاصة بهذه المارسة الهامة، ولا توجد مجلة أو صفحة إلكترونية علمية تُعنى بها، ولم ينعقد حولها مؤتمرٌ دوليٌ دوريٌ يناقش محاورها ومعطياتها الإسلامية والإنسانية، مع إدراك جميع المعنيين بالدرس والمشهد الثقافي والاجتماعي والاستراتيجي بدورها وأهميتها ونتائجها المباركة، حيث تمثل مكسباً عظيماً على صعيد الثقافة والاجتماع والتنمية للعالم الإسلامي بنحو عام، وللعراق الذي يحتضن هذه المارسة بنحو خاص، فضلاً عن كونها رسالة عالمية تدعو لمدّ جسور التواصل بين الشعوب والثقافات، ونشر قيم التسامح والمودة والسلام.

على أية حال، حاولت الدراسة الماثلة التطرق الى جانب من الدلالات العقائدية والحركية ذات التأثير الفاعل على سلوكنا الحياتي العملي مثل بحث قضية (البراءة من الظالمين) وما تفرع عنها من مسائل، وبحث محور (الاستعراض الجماهيري) وما تولد عنه من انعكاسات استعراضية متفردة، الى جانب دراستها الطويلة لبعض المفهومات الحضارية ذات العلاقة الوثيقة بصميم رسالة زيارة الأربعين المباركة، وهي دلالات تمثل هماً إنسانياً مشتركاً، ومحوراً من محاور البحث المتواصل من قبيل الفصل الخاص بموضوع (السلوك الإيثاري)، والفصل الذي عالج موضوع (العمل التطوعي)، والفصل الذي تناول أحد طرائق العلاج النفسي الجمعي (الإحساس العبادي الطويل)، والفصل الذي تناول (تأثيرات المشي على الصحة النفسية والعقلية)، والفصل الخاص بالمعطيات التربوية والتعليمة والإصلاحية لزيارة الأربعين المباركة والتي اعتمدنا في تناولها أشهر الدراسات العلمية الأكاديمية المتخصصة بهذه المجالات، كما أولت الدراسة اهتماماً خاصاً بـ (صيانة ممارسة زيارة الأربعين المباركة) من قبيل المحافظة على طابعها العبادي، مراعاة الأحكام الشرعية، الالتزام بمنطلقاتها الأصيلة، وعكس الطابع التقديسي لها. وقد عكفت على تقديم رؤية جديدة في مشاريع التنمية لمارسة زيارة الأربعين المباركة، طُرحت هذه الرؤية عبر فصلين مستقلين، أحدهما حمل عنون (محاور التنمية الحكومية)، وفيه عالجت مشكلة النقل، الفندقة، تهيئة الطرق العامة، الإسعاف الطبي، ومقترح استحداث وزارة حكومية خاصة بالعتبات المقدسة، تعمل بالتنسيق مع إدارات الأمانات العامة للعتبات المقدسة وأجهزة الحكومة المعنية في تقديم أجود الأدوات المتعلقة بخدمة الزائرين الكرام، والفصل الآخر حمل عنوان (الجمهور المؤمن وتنمية زيارة الأربعين المباركة) وفيه بحثت ضرورة التأسيس للمؤتمر الدولي الخاص بالمواكب والهيئات الحسينية العاملة في مجال خدمة زوار الأربعين، بغية النهوض بواقع تلك الخدمات، والاستفادة من التجارب والخبرات. كما تناولت في نفس الفصل تنمية جملة من الأعمال الهامة مثل: الأعمال الثقافية، الأعمال الفنية، الأنشطة الخاصة بالطفولة، الأنشطة النسوية، ومناقشة الدور الإعلامي الذي يعاني من القصور الحرفي في تغطيته وتعريفه بظاهرة الزيارة للعالم. وقد استعرنا فصلاً من إحدى دراساتنا السابقة نظراً لعلاقته القوية في موضوع دراستنا هذه، لنستكمل به موضوعات الدراسة ذاتها، وكان عنوانه (الملامح الحضارية) وأهم موضوعاته هي سلمية الحركة، نظامية الأداء، موضوعية المقصد، والوحدة وانتفاء الخصوصيات الضيقة. وكان آخر موضوعات الدراسة هو التطرق إلى تبيين علاقة أبناء الحشد الشعبي الشرفاء بزيارة الأربعين المباركة.

ينبغي التنبيه إلى أن الدراسة قد تجنبت الخوض في بحث الأدلة الشرعية الخاصة ب زيارة الأربعين المباركة، والرد على شبهات بعض المعترضين حول صحة النصوص

المتحدثة عنها، ذلك أن مقاصد الدراسة لا صلة لها بهذه البحوث، فهي تبحث عن دلالات ومعطيات خاصة لمارسة تجد أكثر من دليل شرعى على الندب اليها، وهي بغض النظر عن كل الاعتبارات والعناوين لا تخرج عن كونها زيارة لسيد الشهداء المهلا وزيارته تعد من الضرورات، فقد وردت العديد من النصوص التي استفاد منها بعض العلماء وجوب زيارته مع القدرة عليها، ومنها «مُروا شيعَتَنا بزيارَةِ قَبْرِ الْحُسَيْنِ عَلَيْكِمْ، فَإِنَّ إِتْيَانَهُ مُفْتَرَضٌ عَلَى كُلِّ مُؤْمِن يَقِرُّ لِلْحُسَيْنِ عَلِيهِ بِالإِمامَةِ مِنَ الله عَزَّ وَجَلَّ » (إبن قولويه، ١٢١)، وأن تاركها يعتبر تاركاً حقاً من حقوق الله ورسوله ووليه، وعاقاً لرسول الله الله الله ومجافياً للحسين عليه وأن عدم إتيانه يعد منقصة في الدين والإيمان، وأن جزاء من تركها رغبةً عنه الحسرة والندامة والحرمان يوم القيامة، إلى غير ذلك من نصوص شرعية في نفس المقصد، نحيل المهتمين الى الرجوع إليها في أبواب المصادر المتخصصة في نقل أخبار المعصومين عَينا وبخاصة الكتب الموسومة بـ (المزار).

وأياً كان، تكفينا ورود هذه الزيارة بالذات في كتب كبار الطائفة ومراجع الدين والفقهاء من أمثال الشيخ أبي جعفر الطوسي في عرضه للروايات المتحدثة عن فضل زيارة الحسين عليه حيث ذكر الحديث المروى عن أبي محمد الحسن العسكري عليه إ: «علامات المؤمن خمس: صلاة الخمسين - إحدى وخمسين -، وزيارة الأربعين، والتختم باليمين، وتعفير الجبين، والجهر ببسم الله الرحمان الرحيم» (الطوسي، ١٩٩٢: ٢: ٣٤)، والشيخ المفيد في مزاره، والشيخ المشهدي في المزار الكبير والعلامة الحلى في التذكرة، والسيد ابن طاووس في الإقبال والمصباح، والشيخ الكفعمي في المصباح، والشهيد الأول في مزاره، والحر العاملي في الوسائل وغبرهم الكثير. إلى جانب إحياء الزيارة نفسها من قبل العديد من المراجع والفقهاء وأساتذة الحوزة العلمية منذ وقت طويل وبخاصة في الوقت المعاصر مع سائر المؤمنين والمؤمنات والدعاء لم إرسيها والمباركة لهم، وإصدارهم للتوجيهات والبيانات السنوية حول المناسبة نفسها... أقول: يكفينا جميع

ذلك عن التطرق والخوض في إثباتها مع اعتقادنا الكامل بثبوت النصوص الواردة في شأنها وشدة وثاقتها. وقد أجاب سهاحة آية الله العظمى السيد السيستاني (حفظه الله) حول استفتاء أشار إلى قول البعض بعدم ثبوتها بالتالي: «لا يُصغى إلى ما ينقل بهذا الشأن» (الاستفتاءات، ٢٠١٥).

آمل أن أكون قد وفقت لخدمة قضايا هذه الزيارة المباركة، وكشف بعض محاورها الهامة للباحثين والمعنيين بشؤونها وهمومها ومعطياتها العظيمة، وكل رجائي أن أكتب ضمن لائحة خدام سيد الشهداء (عليه أفضل الصلوات والسلام).

محمد عبد الرضا هادي الساعدي

Amsterdam

T - 10 - V - T7

۸ شوال ۱٤٣٦ هـ

# إشراقات تمهيدية

حينها تصل الكتابة عند أسوار ظاهرة زيارة الأربعين المباركة محاولةً تقديم وصف أو تفسير لبعض أشكال ومضمونات هذه الظاهرة الإسلامية والإنسانية المباركة... فان اللغة تعلن ـ بكل شجاعة ـ عن عجزها التام عن اقتحام مثل هذا الموضوع الخطير، ذلك أن الظاهرة المذكورة فوق آليات الوصف والكشف، ومستوياتها أعمق من إمكانيات الغوص البياني و التجسيد اللغوي.

لهذا ولغيره، سوف نبذل ما بوسعنا عبر هذه الورقة المتواضعة تقديم ما يمكن التقاطه من دلالات تكتنف الظاهرة نفسها، وما تتوشح به من إشراقات واعدة على شكل مقاربات أولية قابلة للتطوير الرؤيوي المستمر، فها تكتنزه ظاهرة زيارة الأربعين المباركة من دلالات لا يقف عند حد مُعيّن.

وأولى الإشراقات التمهيدية التي سوف نتوقف عندها هي:

#### التضرد

يتضمن حقل الزيارة العديد من الزيارات الموسمية الضخمة، والتي تحظى بندب جمهرة من النصوص الشرعية عليها مثل زيارة يوم الغدير للإمام علي الشيخ وزياري النصف من شعبان ويوم عرفة للإمام الحسين الحييج، وغيرها، لكن جميع هذه الزيارات لا تصل إلى مستوى الحضور العددي والنوعي لزيارة الأربعين المباركة، ولا إلى الامتداد في زمن ممارستها، ولا الى اتساع مكان المشاركة، ولا إلى تعدد أنشطتها وتنوعها، ولا إلى شمولية دلالاتها الفكرية والعقيدية والحركية، ولا إلى معطياتها الاجتهاعية والثقافية

والصحية نفسياً وجسدياً، ولا إلى شعبيتها واحتفاء الجمهور بإحيائها، ولا إلى ضخامة ما ينفق عليها من جهود معنوية ومادية،... ففي جميع المناحي التي أشرنا إليها توجد بصمة التفرد والتميز الواضحتين.

إنها بصراحة متفردة في كل شيء، وهذا ما أكسبها نكهة ولوناً وصوتاً وعطراً لا يعيشه المتابع والمشارك إلا في أجوائها وفي غمرة نشاطاتها المباركة.

#### مدهشة التفسير

وقف العديد من الباحثين مندهشاً أمام تفسير إصرار الجمهور الحسيني المبارك على إحياء زيارة الأربعين المباركة، وعلى شدة تفاعله مع أنشطتها، وعمق فهمه لأهميتها، والإحساس الحاد بالمسؤولية حيالها، فلا يكاد يرسو باحث على مرفأ من مرافىء التفسير إلا ويلمع لعينيه مرفأ آخر. صحيح أن الطابع العام لهذه الزيارة هو الطابع الإسلامي، بيد أن ملاحظة معايشة المارسين للزيارة نفسها يكشف عن وجود بعض العناصر التي لا يمكن تفسيرها وفق الطابع المذكور فحسب، حيث شاهدنا مشاركة العديد من الأشخاص الغير مسلمين في أداء المارسة، وفي تقديم المساعدة الى الزائرين مثل الصابئة والمسيحين وبعض الديانات الهندية والصينية، وحتى في الإطار الإسلامي فليس كل من يشترك في أنشطة وممارسة هذه الزيارة يمكن تصنيفه على الملتزمين دينياً أو منطلقاً من إلتزام ديني خالص أو من أتباع مذهب معين، فبالرغم من كثافة أتباع أهل البيت في المشاركة، فهناك العديد من أتباع المذاهب الإسلامية ممن يدأبون على المشاركة السنوية فيها. كما لا يمكن تفسيرها من منظور اجتماعي ذا منحي عرقي أو سياسي أو ثقافي خاص، فعالمية الزيارة وتعدد ألوان المشتركين فيها أغلق الباب أمام من يحاول إيجاد تفسير من هذا القبيل. إنها ظاهرة مدهشة وعصية على التفسير، ولا يمكن فهمها إلا بلغة العشق الحسيني المقدس، ولا يغادرك الشعور بالدهشة حتى لو عزمت على الدخول الى تفسيرها

من خلال باب العشق الحسيني، فسوف تنثال عليك أمواج من الإشارات المُبهرة، وتعود والدهشة مسيطرة عليك مجدداً.

#### غرابة الدوافع

تحيرٌ الكثير من المتابعين أيضاً في تحديد الدوافع التي تدفع هذا الجمهور المبارك للتفاعل الغريب من نوعه، بالرغم من تيقن المتابعين بأنها دوافع داخلية ـ كما سوف نتطرق الى الموضوع نفسه في الفصل المقبل ـ تنطلق من إيان جمهور الزيارة الأربعينية بها يقوم به، ولا يوجد ما توميء إليه أصابع الحوافز الخارجية العاملة على جذبهم إليها، فهناك الكثير من المشاركين عمن لا يفكر في أية مصلحة تترتب على أداء عمله، بل إن الكثير منهم من يعرض نفسه إلى الخطر الحقيقي، وإلى تعطيل مصالحه المادية من أجل المشاركة في المارسة عينها، وليس هناك من سبب لهذا الاندفاع سوى عشقهم لصاحب المناسبة عليه وتبنى أهدافه التي ضحى من أجلها. وهذا شيء موغل في الغرابة، فالتفاعل مع شخص استشهد قبل أكثر من ثلاثة عشر ونصف قرن والتعلق بأهدافه ورسالته، وبالنحو الذي نلاحظه في كل عام، يظل أمراً تكتنفه الغرابة مهم حاول البعض في دراسة دوافع المشاركين والكشف عن أسباها. وأغرب ما لاحظناه في معاينة الدوافع المشار اليها هو عدم إمكانية تصنيف شريحة مخصصة للمتفاعلين مع ممارسة الزيارة الأربعينية من قبيل: شريحة الشباب أو متوسطى السن أو كبار السن، أو الرجال أو النساء، أو أصحاب التعليم المتدني أو التعليم العالى، أو الحرفيين أو الموظفين، فكل هذه الشرائح متواجدة وبقوة على جغرافية ممارسة الزيارة الأربعينية، تتشاطر الدوافع ذاتها وتختلف فقط في نسب در جاتها.

#### إبتكارية الأدوات

نقصد به (إبتكارية الأدوات) طبيعة أداء المارسة المتمثلة في المشي، والشعارات، والرموز، والنشاطات، وطرائق تقديم الخدمات التي تزداد تولداً وتنوعاً وتجدداً موسماً بعد موسم، فزيارة الأربعين المباركة تختلف عن سائر الزيارات والشعائر الإسلامية من حيث توسلها بأدوات جديدة ومبتكرة، وابتعادها عن الرتابة والجمود، مما ساعد على جاذبيتها، وذيوعها، واهتهام الجمهور بمتابعتها، حيث عكست قدرة الجمهور الحسيني على الإبداع والابتكار ومواكبة الزمن، مع احتفاظها بأصالتها، وطابعها التقليدي المميز، فهي بالرغم من الجدة والابتكار والتطوير في أدواتها، لم تخرج عن الضوابط الشرعية، ولم تغادر المناخ والذوق والأصالة التي أشتهرت بها عبر التأريخ، وعند الجمهور الحسيني.

#### الاستمرارية المتألقة

لا كلام حول خلود زيارة الأربعين المباركة، بل كل شعائر سيد الشهداء المنهاء المستمد توهجها من قبسه المقدس، وهذه من الملاحظات التي ينبغي التوقف حيالها، فهناك الكثير من الشعائر الدينية، والمناسبات الاجتهاعية والثقافية التي لا يُحتفى بها بمثل ما نشهده في زيارة الأربعين المباركة، حيث يلاحظ أن زيارة الأربعين المباركة في ازدهار وانتعاش وتألق مستمر يستحق معرفة عناصرها وتحليلها علمياً للإفادة منها في مشاريع تنموية اجتهاعية أخرى، والى استثهار بعض المشاريع الاجتهاعية في إطار المهارسة ذاتها. فالملاحظ أن جمهور الزيارة قد سجّل أقصى مديات الوفاء والبذل والوعي في ممارسته للزيارة منذ انطلاقتها الأولى وحتّى الآن، وإلى المستقبل القريب الذي نميل إلى تضاعف حجم الإقبال والالتفاف عليها فيه من قِبل الجمهور، نظراً لقراءة خصوصيّات الحاضر واستكناه صور الماضي المتعلّق بجمهور الزيارة الذي لم ينتكس، ولم ينكمش، ولم يتهرّب

من أداء مسؤ وليّاته الرساليّة المنعكسة عن ثقافة الزيارة الماركة، ونميل كذلك إلى أن هذه التظاهرة الإنسانية العالمية سوف تفرض على الرأى العالمي الاهتمام مها، ودخوله بثقل للمشاركة فيها من عدة جوانب، ذلك لأنها سوف تشهد تطوراً مطرداً، وسوف تحقق مكاسباً على صعيد التنمية الأخلاقية العملية لا نظير لها، فهي رسالة سلام ومودة وعلاج لجملة من الأمراض التي أفرزتها الحضارة المادية المتسببة في إعاقة تقدم الجوانب الروحية عند الإنسان.

#### الأداء العفوي

الناس بطبيعتها تميل إلى المارسات العفوية و الخالبة من التعقيد، فكلم اقتريت المارسات من السهولة، كلم ازدادت ألفتها وشعبيتها والإقبال عليها، وكلم اتسمت بالتفاصيل، والصرامة، والغموض، والتركيز العالى كلم نأى الناس عنها، وتحاشوا التعامل معها. وممارسة زيارة الأربعين المباركة تتسم هذه السمة النادرة، فهي من المارسات العفوية من حيث التنظيم، والأداء، ولا تتطلب من المشاركين بذل الجهد النفسي والذهني اللذين يصاحبان الكثير من الأنشطة الاجتماعية والثقافية، وحتى الرياضية ما يخرجها عادة عن عفويتها، ويحولها إلى أحد مصادر التوترات التي يعاني منها الناس في حياتهم، بدلاً من كونها محطة من محطات الراحة والهدوء والشحن النفسي والذهني.

يُضاف إلى ذلك، أن ثمة خصوصية أخرى تزيد من أهمية العفوية المذكورة، وهي الابتعاد الكبير عن مخططات الأحزاب السياسية، واستغلالها من قبل الآخرين مثل الشركات التجارية، وما تقوم به المؤسسات المتخصصة بالدعاية والتأثير، فهي من هذه الجهة تشكل مصداقاً ناصعاً لعفوية التوجه والأداء.

#### نبل العطاء

حديث البذل والعطاء والسخاء في ظاهرة زيارة الأربعين المباركة يحتاج إلى موسوعات لكي تستوعب حقائقه، وتفي بشرح أغراضه وموضوعاته، فهو إحدى مكاسب الإنسانية، وشاهد صادق على أصالة قيم الخير في الحياة. والعطاء في ممارسة الزيارة الأربعينية يكاد أن يختلف عن كل ألوان العطاء، فهو يسيل بالنبل والغايات الشريفة والتنافس على تقديم الأحسن من الأعمال، ولم يحدثنا التأريخ عن مواقف السخاء نظير ما يحدث في أيام الموسم الأربعيني المبارك.

ومن المتيقن بأن هناك العديد من قصص الكرم والعطاء التي نقلتها المدونات التأريخية والذاكرة الإنسانية لكنها قصص لأفراد، وليس لجماعات تصل أعدادها الى مئات الالاف وتعمل على استضافة الملايين لأيام وليالي، إنها قصة أمة من الناس وأبطالها هم كل من يشترك فيها، فالبطولة في سيناريو الأربعين هي بطولة جماعية...، مع ملاحظة أننا لا نتحدث عن مواقف تأريخية بل عن وقائع معاصرة حية ومستمرة ومتجددة، في إمكان أي شخص التأكّد منها. مضافاً إلى الاختلاف الجوهري في الدوافع والمقاصد والتنوع بين المهارسين وبين موضوعات المهارسة، وما أشرنا إليه في مفردة النبل، فهو من أنبل وأشرف أنواع العطاء، ذلك أن المعطي يبذل أجود ما عنده، وأقصى ما يتمكن منه، والكثير منهم من يعمل جاهداً من سنة إلى سنة لتقديم أرفع أنواع العطاء، وبمحض الخب والتكريم لمن يتوجه إليهم بعطائه. وسوف نتطرق في مضاعفات الدراسة إلى هذه المضمونات السامية.

#### الطاقة التأثيرية

في الوقت الذي تشكو فيه المؤسسات التربوية والنفسية والاجتهاعية من ضعف قدرة التأثير الإيجابي على سلوك الناس، وفشل العديد من الطرائق الإرشادية والعلاجية في تفاعل الناس معها، تطل ممارسة زيارة الأربعين المباركة بأنشطتها التربوية المتعددة لتبهر الدارسين في فاعلية تأثيراتها على السلوك الإنساني، حيث تكتنز هذه المهارسة طاقة هائلة من التأثير الإيجابي على سلوك المهارسين وحتى المتابعين لها عبر وسائل الإعلام المختلفة، وقد توزع هذا التأثير على عدة مجالات، ولعل المجال التربوي هو أنصع مصاديق ظهور تلك الطاقة الخلاقة، فالملاحظ أن استجابة الناس لإيحاءات النفح التربوي لزيارة الأربعين المباركة سريعة وفاعلة ومؤثرة، ولا تحتاج إلى مقدمات وأدوات وأوقات معقدة، ذلك أن النفح المذكور يمس وجدان الإنسان، ويستهدف سلوكه بنحو مباشر، وقد أثبتت التجارب العملية أن التأثير الوجداني أشد فاعلية في تغيير القناعة والتصميم عبر حمل الإنسان على القيام ببعض الأعمال الإيجابية يساعد على تغيير أفكاره الخاطئة، والتخلص من العادات والسلوكيات المرضية (Emmelkamp & Krijn, 2002).

وقد لمسنا آثار تأثير أنشطة الزيارة على المشاركين بنحو لا يقبل الشك، حيث أن الكثير ممن كان يميل إلى العزلة وعدم المخالطة قد تدرب من خلال مشاركته في ممارسة الزيارة على بناء علاقات طيبة مع الآخرين، وبخاصة عبر المشاركات المتعددة في الأنشطة الجهاعية التي تتميز بها ممارسة الزيارة الأربعينية، كها أن الكثير ممن كان يعاني من البخل، لم يمتلك مسك نفسه من العطاء المادي والمعنوي في غمرة البذل والسخاء الذي يعم المهارسة، إلى جانب تغيير السلوك السلبي والانحرافي لدى بعض الناس، حيث تمكن

الكثير من التوبة والإقلاع عن السلوكيات الغير سوية ببركة مشاركته في المارسة ذاتها، وتعرضه للرحمة النازلة على المشاركين في تلك المارسة المباركة، وتأثره بالوهج الإيهاني الذي تشع فيه سلوكيات جمهور زيارة سيد الشهداء الميالاً.

لذلك تعتبر مناسبة زيارة الأربعين المباركة فرصة نادرة لدعوة الناس صغاراً وكباراً إلى استثار تلك الطاقة التأثيرية بغية تغيير وتعديل سلوكها عبر الإحتكاك الصحي بالسلوك الإيجابي الذي يستولي على أجواء موسم الزيارة، والدعوة أيضاً موجهة إلى المؤسسات المعنية بالتشجيع على السلوك الإيجابي للنزول الجاد إلى ميدان المارسة نفسها للاستفادة من معطياتها.

#### الحماسة الحقيقية

تستأثر الحياسة الصادقة بمساحة كبيرة من نشاطات زيارة الأربعين المباركة، وهذه من اللافتات العريضة التي تستوقف الدارس والمتابع لشؤون الزيارة ذاتها، حيث تصل حماسة المشاركين إلى أقصى مدياتها حتى ليخيل إلى المشاهدين من خارج إطار أتباع أهل البيت عليه إنهم إزاء ثورة جماهيرية عارمة، ذلك لما يلاحظوه من تأجج عاطفي وتفاعل لدى الزائرين والعاملين، واستنفار وجهوزية عالية الدرجة، وبالفعل فإن المشاركين يعيشون حالة ثورية عالية من الصعب الوصول إليها أو التخطيط للحصول عليها في الحالات الطبيعية التي يعمل فيها المصلحون الاجتهاعيون والقادة السياسيون لبلوغها في تحريك الشعوب، وهذا من المحاور الهامة التي لا مجال للخوض فيها عبر هذه الإشارات الدراسية السريعة. بيد أن الغرض من إثارة العنصر الحاسي هو إبراز حيوية والاستجابة فيها، فالحهاسة الإيهانية والحركية المستمدة من العاطفة الإيجابية حالة صحية، وحاجة أصيلة في تكامل الإنسان والمجتمع، ولا سبيل إلى بلوغ الأهداف الكبيرة من وون التوفر عليها، شريطة استثهارها وتوظيفها بنحو صحيح ومدروس.

لذلك بالذات، فإن ما تتبحه ثقافة زيارة المشاهد المقدسة بعامة، وثقافة زيارة الأربعين المباركة بخاصة في تصعيد الحالة الحماسية ـ وهي من أهم خطوات استنهاض الأمة وتوجيهها صوب التغيير والتقدم والبناء ـ يشكل رافداً سخياً من روافد النهضة والحياة، ويداً حديدية لحماية أبناء الأمة من التميّع والانفلات والانشغال بالقضايا التافهة التي تعمل القوى الظالمة على زجهم فيها، من أجل حرفهم عن مسارات الخير والصلاح والسعادة. ويعجبني أن أقتبس شيئاً من انطباعات استاذنا الشيخ الآصفي (رحمه الله) حول آثار بعض مضمونات (الحماسة الأربعينية) على الجمهور الحسيني من خلال تناوله للشعارات التي يرددها الزائرون أثناء ممارسة الزيارة، وما تتركه من آثار عقيدية ووجدانية على نفوسهم، وهو من آواخر ما جاد به يراعه المعطاء. يقول: «إن لهذه الهتافات تأثير قوى وفاعل ونافذ في نفوس الناس، ولها قدرة كبيرة على التعبئة العاطفية والنفسية لنفوس الناس، ولا سيما الشرائح الشبابية، وهذه التعبئة إن كانت على المناهج التربوية الراشدة فهي بناءة ونافعة، تبنى الإنسان على أسس صحيحة، فإن العاطفة جزء لا يتجزأ من شخصية الإنسان ولا بد للعاطفة من تعبئة صحيحة.

لقد كنت أطيل الوقوف في بعض الزيارات العلوية والحسينية عند تجمع الزائرين الشباب فأسمعهم يهتفون (لبيك يا على) أو (لبيك يا حسين) وهم يرفعون قبضات أيديهم مقابل الضريح العلوي أو الضريح الحسيني بهذه التلبية فأجد لذة في هذه الهتافات التي ترتفع الى الله من حناجر هؤلاء الشباب، فلا تطاوعني قدماي أن أترك هذا المشهد رغم الزحام والتدافع الذي يجده الانسان في مثل هذه المشاهد.

وأقول في نفسي: يا ترى أي شحن عاطفي كبير تحمله هذه الهتافات في نفوس هؤلاء الشباب، انها تُفشل كل المحاولات التي يعملها أعداؤنا من خلال الفضائيات والاعلام والصحافة وشبكات التواصل الاجتماعي لتضليل هؤلاء الشباب وإبعادهم عن الله ورسوله وأهل بيته، وعن ثقافة هذا الدين وقيمه. إن هذه الهتافات التي تصدر من عمق نفوس هؤلاء الشباب تحبط مرة واحدة كل المحاولات المضللة في مجتمعاتنا.

وأقارن بين هذه التلبية وتلبيات الحجاج في مواقيت الحج، وفي البيت الحرام، فأجد أن هذه التلبيات تأتي في امتداد تلك التلبيات، فإن تلبية الأنبياء وأئمة الهدى والدعاة إلى الله تلبية لله تعالى بالضرورة.

إن هذه الهتافات التي تصدر عن حناجر هؤلاء الشباب تروي قلوبهم وعواطفهم بل عقولهم أيضاً بزلال طاهر نقي عذب من كوثر الولاء» (الآصفي، ٢٠١٤، ص: ١١٦).

#### الهوية الولائية

إن هوية جمهور زيارة الأربعين المباركة العامة هي الولاء لله ولرسوله وأهل بيته، وليس ثمة حاجة للتأكيد على هذه الحقيقة الواضحة، فقد وُجدت هذه المارسة أساساً للتعبير عن ولاء أتباع أهل البيت لأئمتهم المهاهي وللإعلان عن تمسكهم ودفاعهم عن هذا الولاء المقدس، وفي نفس الوقت لكي يتخذ منها الموالون لهم حصوناً يحتمون بها، ويتزودون منها شتى أنواع العطاءات الروحية. والحق أن زيارة الأربعين المباركة من أعظم الميادين التي تعمل على تأصيل الهوية الولائية والتأكيد عليها، فقد تجلت في مماني الولاء وصوره المشرقة.

ومن أروع ما قرأت في هذا الشأن مقارنة المشاهد المقدسة وبخاصة الحائر الحسيني ببيت الله الحرام من حيث الأداء الرسالي، لا بمعنى الإستغناء عن بيت الله والعياذ بالله، فهذا ما لا يقوله مؤمن بالله، وإنها بمعنى التكامل في الأدوار، فكها أن بيت الله هو بيت للتوحيد، فإن مراقد أهل البيت الله عثل بيتاً للولاء، ويتعاضد هذان البيتان لتعميق الوعي العبادي عند المؤمنين والمؤمنات، فأحدهم يكمل الآخر، ويتحد معه، حيث «يأتي الولاء في امتداد التوحيد وبعد التوحيد، ويكمل مسيرة التوحيد... وإذ جعل الله

تعالى الكعبة البيت الحرام مثابة وأمناً للناس فلا بد للناس من بيت آخر إلى جانب بيت التوحيد، وهو بيت الولاء، يأتي في امتداد بيت التوحيد يحميهم، ويمنعهم بنفس الملاك الذي كان بيت التوحيد يجمع الموحدين جميعاً ويمنعهم من سطوة المشركين وإفسادهم.

ولا مشاحة في الاصطلاح، فإن البيت يجمع ويمنع، يجمع أهله من التشتت، ويمنع عنهم العدوان والبطش والفتك.

وللولاء ثقافة تأتي في امتداد ثقافة التوحيد، وتتقوم بثقافة التوحيد، وللولاء جمهور واسع ينتشر في أقطار الأرض، في أقاليم الأرض الواسعة، ولا بد لهذه الثقافة والجمهور الواسع من بيت يحميهم ويمنعهم.

أقول كان لابد لاتباع أهل البيت المنافي في مقابل تلك التحديات من بيوت تجمعهم، وتحفظهم، وتحصّنهم.

وكان الحائر الحسيني من هذه البيوت... بل من أهمها وأعظمها... يجمع الطائفة ويؤويها ويحفظها ويمنعها.

والروايات الكثيرة الواردة في فضل زيارة الحسين عليه وقيمتها عند الله ناظرة إلى هذا المعنى، فيها تنظر إليه من معاني شريفة» (الآصفي، ١٠١٢، ص: ٣٨).

ومن جديد، فإن زيارة الأربعين المباركة تعتبر المصداق الأكبر لترجمة المضمونات المتقدمة، فشعاراتها ونشاطاتها وتداعياتها التي تملأ زمان ومكان المارسة تعمل على تجذير الولاء في وجدان وعقل الإنسان الموالي، وتهبه زخماً هائلاً من الإصر ار والثبات والمقاومة، وما بقاء جمهور أتباع أهل البيت المهلا في الحياة، وحضوره الفاعل واعتراف الآخر بقوة دوره وثقل مواقفه... إلا من بركات حزمة من الأسرار الإلهية والتخطيطات الحكيمة لقادة التشيع، وزيارة الأربعين المقدسة واحدة من بين تلك الأسرار الإلهية العظيمة التي جسدت جميع ما ألمحنا إليه من آثار وبركات.

#### الروح التضامنية

تؤكد جماهير زيارة الأربعين المباركة كل عام على مفهوم التضامن في الحياة، ولا حياة لمجتمع من المجتمعات من دون الإيهان بمفهوم التضامن وتجسيده عملياً في الواقع السلوكي.

التضامن مع القيم والرموز والمجتمع ضرورة حضارية، ومطلب إنساني أساسي... فالقيم والمبادئ تحتاج إلى روح التضامن من أجل الارتفاع بها إلى مستوى الاحترام والتقديس والالتزام... والرموز التي تعكس وتطبق وتنذر أنفسها لحماية تلك القيم والمبادئ تحتاج إلى من يتضامن معها ويلتحم في مشر وعها ويعمل على إحياء مواقفها في الحياة... والمجتمع الذي لا يتحسس أفراده هموم واحتياجات بعضهم البعض الآخر، ولا يبادر بنحو تلقائي إلى الاستجابة الإيجابية سوف يفقد أهم مقومات بقائه كمجتمع حى ذى هوية عقيدية ورسالة حضارية خاصة، حيث تعتمد استمرارية المجتمعات على التوفر الحقيقي على الشعور بروح التضامن والتعاون في جهازها القيمي وسلوكها العملي ولا فرصة للبقاء وتسجيل الحضور من دون ذلك. وقد ترجمت جماهير زيارة الأربعين المباركة مفهوم التضامن بنحو أذهل العالم، وأمكن القول: أن جمهور الزيارة قد قدّم درساً بليغاً في معنى التضامن وفهم حقائقه والإفادة من معطياته، والإنسانية مدعوة اليوم للتعلم منه، فتضامنهم مع الحسين السير والقيم التي نادي بها قد تحولت إلى أسطورة من الأساطير البشرية ولا يجدر بنا التطرق إليها، فهي من الوضوح والشهرة والتمجيد بمكان عظيم... بيد أن التضامن الثالث وهو (التضامن مع المجتمع) يملي علينا التوقف عنده، فقد فاق تضامن جمهو رالحسين عليه وبخاصة جمهو رالزيارة الأربعينية كل أشكال ومستويات التضامن في العالم، حيث أن الكل يهتم بالكل والكل يبادر لتقديم المساعدة وإسعاد المشاركين بموسم الزيارة المليوني بكل ما أوتى من قوة، ولم تقف مواقفهم التضامنية عند حدود حدث الزيارة، بل كانت روح التضامن حاضرة في كل ما يواجه الأمة من أزمات ونكبات ومخاطر، وموقفهم المعاصر من المشاركة في الدفاع المقدس ونصرة الحشد الشعبي لحماية العراق من التكفيريين والطامعين والمسوخين شاهد حي على ما نحن بصدده، فقد تألقت إسهاماتهم في سماء المجد والشرف والرفعة، وسوف يخلدها الأحرار ما بقيت الحياة الدنيا.

#### أسطورة الوفاء

ألمحنا ضمناً عبر الإشر اقات المتقدمة الى ظاهرة الوفاء في سلوك جمهور زيارة الأربعين بعامة، والآن نفرد عنواناً خاصاً لهذه الظاهرة الملفتة، تكريهاً للسلوك نفسه، وتوقفاً يسيراً للتأمل الجاد في مضمونها الإنساني السامي.

وربها يجد الحديث عن مفهوم الوفاء والتذكير فيه بين الحين والآخر أكثر من سبب تربوي، ذلك أن تثمين التضحيات والجهود والإشادة المستمرة بشخوصها وذكراها يسهم في تشجيع الآخرين على التضحية والمثابرة وبذل الجهد من أجل القضايا العامة التي تتصل بمصلحة المجتمع العليا لكونها تعمل على تخليدها وتبنيها وحضورها المتجدد في ضمير الأمة وذاكرتها الحضارية، متحدية الجهل والجمود والإستبداد السياسي والاجتماعي وكل ما يضاد القيم النبيلة في الحياة.

ومؤشرات التخلف تتضح حينها يغيب الوفاء وتتنكر الأمة للشخصيات الرائدة والمبدعة والمضحية في المجتمع، فيتساوى الشريف مع السخيف والصادق مع المنافق والباذل مع الباخل، ويأخذ الجاهل منصب الفاضل، ويقدّم الجبان على الشجعان... حينها تنحسر مفردات الفضيلة في المجتمع شيئاً فشيئاً وتسيطر جنود الرذيلة على كل شىء. إن الوفاء للشخصيات التي قدمت لمجتمعاتها أعز ما تملك هو في حقيقته انتصار للخير، ومقاومة للشر، وإحياء للنفوس ودفع لها للاقتداء بالنهاذج الصالحة، النهاذج التي تستمد منها الحياة حضورها وفاعليتها، فتزدهر من خلالهم مرابعها ويعز ساكنوها. وليس في قاموس اللغة من مفردة توضح معنى التكريم وشدة الإحتفاء والالتزام بالمواقف الأخلاقية النبيلة مثل مفردة الوفاء، ولا أشد منها تعبيراً وكشفاً على صدق أصحابها.

من هنا تشتد الدعوة للتأمل والإحتفاء في ظاهرة الوفاء الأسطوري عند جمهور زيارة الأربعين الذي اخترق الزمان والمكان، وتحدّى أعنف المعوقات والتهديدات، وبرهن على أصالة قيم الخير في صراعها مع الزيف والفساد والباطل في الوجود... ذلك أن الإحتفاء بهذه القيمة وبمارسيها ودراسة عوامل تفاعل الجمهور معها يمنح مجتمعاتنا قوة معنوية عظيمة ويحصّن إطارها القيمي من التصدعات والإختراقات الثقافية في زمن اضمحلت فيه القيم الخيرة في الحياة. وما سجله هذا الجمهور على صعيد ممارسة مفهوم الوفاء المتمثل في إحياء ذكرى سيد الشهداء على وأهل بيته وصحبه الأبرار وبخاصة عبر زيارته المعروفة بزيارة الأربعين ـ بتفاصيلها وألوانها المتعددة ـ يعد منجزاً أخلاقياً باهراً يجدر بالإنسانية جمعاء أن تفتخر به وتتعلم منه، فضلاً عن استفادتنا نحن منه، وتعميمه في حياتنا الإسلامية.

### ١. البراءة من الظالمين

إذا كانت ممارسة البراءة من المشركين تمثل إحدى ممارسات الحج الهامة، وذلك لقوله تعالى: ﴿وَأَذَانٌ مِنَ اللَّهُ وَرَسُولِهِ إِلَى النَّاسِ يَوْمَ الْحُجِّ الْأَكْبَرِ أَنَّ اللهُ بَرِيءٌ مِنَ المُشْرِكِينَ وَرَسُولُهُ ﴾ (التوبة: ٣). فإن ممارسة زيارة الأربعين المباركة تمثل أكبر تظاهرة إسلامية للتعبير عن البراءة من المشركين ومن الظالمين، فالاتجاه نحو الإمام الحسين عَلَيْكَام يُعد إعلاناً رفضوياً صريحاً للشرك والمشركين والظلم والظالمين، ويُعبّر عن الانتهاء الحقيقي للتوحيد النقى من كل الشو ائب، وذلك لكونه توجهاً إلى مفهوم الإمامة الإسلامية، والإمامة هي ركن أصيل من أركان التوحيد وامتداد له، بل هي الالتزام الواقعي والمارسة العملية للتوحيد الإلهي، فهي تجسيد حي لمعنى الولاء الذي أكَّد عليه الكتاب الكريم والسنة الشريفة، ولا يكتمل التوحيد في حياة المسلم بدونه، وقد أشارت الآيات القرآنية إلى أن عدم طاعة الإمام هي معصية لله تعالى، ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا أَطِيعُوا الله َّ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الْأَمْرِ مِنْكُمْ ﴾ (النساء: ٥٩). وقوله تعالى: ﴿إِنَّهَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آَمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ ﴾ (المائدة: ٥٥).

كما أكّدت الروايات المعتبرة بأن عدم معرفة الإمام تفضى إلى المصير السحيق، حيث يقول أحد النصوص بأن «من مات وهو لا يعرف إمام زمانه، مات ميتة جاهلية». (الشيخ الصدوق، ١٩٩١: ٣٧٦؛ السيوطي، ١٩٩٣ ٤: ١٩٤).

وليس بوسع أي مسلم أن يصل إلى مرتبة التوحيد ـ ولو بأدنى مستوياته ـ دون أن يعتقد بالإمامة ويستجيب لتوجيهاتها ويعمل على تطبيق مبادئها في الحياة، فالأئمة للمُّكُّر هم الأدلاء على الله ع

وإعلان البراءة من المشركين بمفهومها المستوعب والعميق، لم ينته في السنة التاسعة للهجرة حينها أمر الله تعالى رسوله والمؤمنين أن يفعلوا ذلك وقت دخولهم مكة، ويمنعوا المشركين من الحج كها كانوا معتادين على ذلك زمن الجاهلية، حسب ما يذكر أصحاب تفسير القرآن الكريم، فظاهرة الشرك خارج مكة بقيت ـ ولا زالت ـ مستمرة، عما يتعين على المسلمين إعلان البراءة منها عبر هذا المؤتمر الجهاهيري المتكون من حجاج بيت الله الحرام، والمنعقد في أقدس بقعة وأفضل أيام. ولا شك أن الشرك السياسي الذي يضع أياديه على أغلب مؤسسات الحكم في البلدان الإسلامية والعربية يستدعي من المسلمين أن يجتمعوا ويتذاكروا أمور الأمة الإسلامية ومناقشة قضاياها، وإعلان مواقفهم الصريحة إزاء الشرك العالمي ومخططاته السياسية التوسعية، علماً بأن الله سبحانه وتعالى قد أتاح لهم هذه الفرصة النفيسة من خلال مناسك الحج المقدسة التي تعد من محطات نزول الرحمة الإلهية، وتوفر الظرف المساعد للإقبال على الله، ولم يبق إلا أن يحيوها ويستثمروها ليحرروا إرادتهم السياسية المستلبة، ويطهروا أراضيهم ومؤسساتهم من براثن الشرك والمشركين والظالم والظالمن.

وإذا كانت الأوضاع الأمنية تعيق ممارسة شعيرة البراءة بحرية، وذلك لتخوف السلطات الحاكمة في الديار المقدسة من الاجتهاعات والمظاهرات ذات الصبغة السياسية من جهة، وانشغال الحجاج بأداء مناسكهم الأخرى خشية الإخلال بفريضة الحج مما لا يتسنى لهم معه الاجتهاع والتذاكر بأمور الأمة الإسلامية والخروج بمظاهرة البراءة وإن كانت هذه الأسباب وغيرها لا تعفيهم من تركها فإن زيارة الأربعين المباركة تختلف تماماً عن مناخ فريضة الحج، حيث تكاد أن تتمحض هذه المهارسة للتعبير عن الموقف السياسي الإسلامي تجاه ما يجري في البلدان الإسلامية وغير الإسلامية، وبخاصة التنديد بالظلم والظالمين من الماضين والحاضرين انسجاماً مع روح ثورة سيد الشهداء المسلامية.

وتأكيداً على مضمون النصوص الواردة في زياراته عليه النص الوارد في زيارة الأربعين المباركة حيث تقول إحدى فقرات الزيارة: «فأعذر في الدعاء، ومنح النصح، وبذل مهجته فيك ليستنقذ عبادك من الجهالة وحيرة الضلالة...» (المشهدي، ١٤١٩هـ). كما أن طبيعة نظام الحكم الحالي في العراق يسمح ـ ولله الحمد ـ بحرية ممارستها بكامل تفاصيلها التعبيرية ما يمنحها تفرداً عالمياً لا نظير له. فليس هناك مؤتمر سياسي و تظاهرة جماهيرية مستقلة وحرة بهذا الحشد من الناس، وبهذا السقف الزمني، ولا باستطاعة أكبر دولة في العالم احتضان مثل هذا النشاط الكبير وتنظيم فعالياته المتعددة، وضبط سلوك المشتركين في نشاطاته.

وعليه لابد من التركيز على المضمون الرسالي لهذه المارسة والتذكير المستمر به لكي لا تتحول المارسة إلى طقوس خالية من دلالاتها الحركية الحقيقية.... حيث يتعين على هذا المؤتمر الحسيني العظيم أن يعلن كل عام صر خته المليونية الهادرة، مسمعاً العالم بأسره براءته وإدانته لكل شرك وظلم وانحراف مُستعيداً شعارات كربلاء الأبية من جديد «هيهات منا الذلة» والعمل على مواجهة الجائرين أسوة بصاحب الذكري حينها قال ـ وعمل ـ: «أيها الناس إن رسول الله عنه قال من رأى سلطانا جائراً مستحلاً لحرم الله ناكثاً لعهد الله مخالف لسنة رسول الله الله يعمل في عباد الله بالإثم والعدوان فلم يغير عليه بفعل ولا قول كان حقاً على الله أن يدخله مدخله» (القرشي، ٢٠٠٩: ٣: ٨١).

إن عظمة هذه التظاهرة المليونية تتجسد في خصوصياتها الثورية التغييرية التصحيحية، ولهذا وقف أعداء أتباع أهل البيت الميت إزائها موقفاً مستنكراً وعملوا على محاربتها بعنف شديد. إنها حركة وقائية منفتحة على كافة مسارات المجتمع الإسلامي بنحو خاص والمجتمع الإنساني بنحو عام، تبدأ من تطهير الذات عبر إنكار كل ما يمثل نزعة عدوانية على القيم الإسلامية والإنسانية السامية، وانتهاكاً لحقوق الله والإنسان والطبيعة، وتنتهى بالعمل الفعلى السلمي في اتجاه التصحيح والتغيير، ومن دون هذه المعاني السامية سوف لا تعدو أن تكون نزهة أو مقصداً لطلب الحوائج الذاتية سواء أكانت أخروية أم دنيوية ولا مانع - في تصوري من ذلك - لكنها سوف تكون مجردة عن مضمونها الحقيقي وغير معبرة عن رسالتها الأصيلة.

وهنا تبدأ مسؤولية العلماء والمثقفين وكل مهتم برسالة هذه الزيارة المباركة في توجيه المؤمنين والمؤمنات وسائر المشاركين إلى أغراض الزيارة المشار إليها، وعلى رأس القائمة البراءة والمفاصلة والمناهضة لكل أشكال الشرك والظلم، ويلزمهم التذكير المركز والمستمر عليها خشية الغفلة عنها وتضييع مفاداتها الخطيرة.

#### ١-١ البراءة السياسية في زيارة الحسين السياسية

يتميّز الموقف السياسي في الإسلام بارتكازه على ثوابت مبدئيّة وقيم أخلاقيّة تمثّل أطراً مرجعيّة في سلك التعامل مع العلاقات الخارجيّة أو مع الآخر بصورته المطلقة، خلافاً للرؤى السياسيّة السائدة عند جميع الاتجّاهات الفكريّة في العالم، حيث لاتوجد ثمّة أيّة مرتكزات أو نظم سوى إدراك المصلحة الذاتيّة والتلوّن وفق مستلزماتها، ولذلك عرفوا السياسة بفنّ المكن، يقصدون بذلك انتفاء فكرة الصداقة الثابتة والعداء الثابت.

فمن الطبيعي جدّاً أن يتحوّل العدوّ اللدود إلى صديق ودود والعكس صحيح... إنّ برنامج الثقافة الزياراتيّة كها تترجمها زيارة وارث تفصح عن رؤية أيديولوجيّة ثابتة حول مفهوم التبنّي والصراع والائتلاف والعراك والسلام والحرب والحياد، من خلال قراءة الماضي في ضوء الحاضر، وفهم الحاضر كنتيجة أو عناصر وارثة لخطوط الماضي بخيرها وشرّها، وهذه من الحقائق المشعّة بالغرابة والدهشة، حيث يقسّم الميثاق السياسي في زيارة وارث الفريق المعادي إلى طوائف ثلاثة، هنّ كها يلى:

#### ١ ـ الأمّة القاتلة.

٢ ـ الأمّة الظالمة.

٣ ـ الأمّة الراضية.

يقول النصّ: «فَلَعَنَ اللهُ أُمَّةً قَتَلَتْكَ، وَلَعَنَ اللهُ أُمَّةً ظَلَمَتْكَ، وَلَعَنَ اللهُ أُمَّةً سَمِعَتْ بِذَلِكَ فَرَضِيَتْ به» (المجلسي، ١٩٨٢: ٩٨: ٤٣٣).

فالنصّ لايقيم فارقاً بين المباشرة في القتل والمتسبّب فيه، وبين الطائفة الأخطر، وهم السلبيّون على مدار التاريخ، فالتصوّر الإسلامي يلغي عملية التعاقب الزمني أو التراكم الكمّي، وينظر للواقع التاريخي كوحدة زمنيّة متّصلة، والمجتمع على صنفين: إمّا مؤيّد ومناصر أو معاند معتدي، وهناك تفصيل واسع في المسألة، حيث طالما أشارت النصوص القرآنيّة وأحاديث أهل البيت عليّه بأنّ السخط والرضا عمليّة تنفتح على الأجيال قاطبة، مثل مقولة أمير المؤمنين عليّه لمن قال له بعد ما أظفره الله بأصحاب الجمل:

كيف ما يكون، إنّ إعلان البراءة أو اللعن لاتعني وفق الرؤية الإسلاميّة المتبنّاة من قبل أهل البيت المين المنه في اللعن أو تفريغاً للترسّبات العدوانيّة، بقدر ما تعني موقفاً عقيديّاً فكريّاً لايحمل أيّة مسحة ذاتيّة أو طائفيّة أو عرقية أو فئوية.. بل ينطلق من صلب المصلحة الموضوعيّة العامّة، حيث يتعين على الإنسان الملتزم أن يكون له موقفٌ صريحٌ حيال الانحراف والعدوان واللا عقلانية، وتتشدد مسألة الالتزام بالنسبة إلى المؤمنين، فهم من ألصق الناس بقضايا الالتزام، والتصريح بالتصورات الصائبة في كل موقف يتطلب تسجيل كلمة الحق ومحاربة الفساد.

وتحضرني كلمة للشيخ الآصفي في هذا السياق من الضروري الاستشهاد بها. يقول الشيخ: «واللعن والبراة هو إعلان الفصل والبينونة الكاملة، ولا يصحّ ولايجوز اللعن إلاّ عندما ينقطع آخر الخيوط من وشائج الولاء في هذه الأمّة.

فإن انقطعت هذه الخيوط خيطاً بعد خيط، وشيجة بعد وشيجة، عند ذلك يكون كلّ من الفريقين أمّة منفصلة عن الفريق الآخر، فإذا كانت إحدى الأمّتين موضع رحمة الله مرحومة فلامحالة تكون الأمّة الأخرى موضع غضب الله ملعونة، وهذا هو الحدّ الفاصل والحاسم بينها، فإنّ الله تعالى قد وصل بين المسلمين بوشيجة الولاء، فقال الله تعالى: ﴿وَاللّؤُمِنُونَ وَاللّؤُمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ ﴾ (التوبة: ٧١)، وهي أقوى الوشائج الحضارية في تاريخ البشرية، ومن يدخل في مساحة الولاء من المؤمنين يستحق من أعضاء هذه الأسرة الكبيرة النصر والسلام والعصمة، وأقصد بالعصمة أن يحفظوا دمه.. عرضه.. كرامته.. ماله، وقد أعلن رسول الله حقّ المسلم على المسلمين في العصمة في خطاب عامّ ألقاه على المسلمين في مسجد الخيف بمنى في آخر حجّة حجّها رسول الله بنالملمين، فقال:

أَيُّهَا النَّاسُ، اسْمَعوا ما أَقولُ لَكُمْ وَاعْقِلوهُ، فَإِنِّي لاَأَدْرِي لَعَلِّي لاَأَنْقاكُمْ بَعْدَ عامِنا هذا؟

ثمّ قال: أَيُّ يَوْم أَعْظَمُ حُرْمَةً؟

قالوا: هذا اليوم.

قال: فَأَيُّ شَهْر أَعْظَمُ حُرْمَةً؟

قالوا: هذا الشهر.

قال: فَأَيُّ بَلَد أَعْظَمُ حُرْمَةً؟

قالوا: هذا البلد.

قال: فَإِنَّ دِماءَكُمْ وَأَمُوالَكُمْ عَلَيْكُمْ حَرامٌ كَحُرْمَةِ يَوْمِكُمْ هذا، في شَهْرِكُمْ هذا، في بَلَدِكُمْ هذا إلى يَوْمَ تَلْقَوْنَهُ، فَيَسْأَلُكُمْ عَنْ أَعْمِالِكُمْ. أَلاَ هَلْ بَلَّغْتُ:

قالوا: نعم.

قال: اللَّهُمَّ اشْهَدْ. أَلاَ مَنْ كَانَتْ عِنْدَهُ أَمَانَةٌ فَلْيُؤَدِّها، فَإِنَّهُ لاَيَحِلُّ دَمُ امْرِى مُسْلِم وَلاَمالُهُ إِلاَّ بِطيبَةِ نَفْسِهِ وَلاَتَرْجِعوا بَعْدي كُفَّاراً».

و يحق عليه تجاه المسلمين العزّة والسلام والعصمة ونقصد بالسلام أن يسلم المسلمون من يده ولسانه.

ويدخل في دائرة الولاء هذه كلّ من يشهد أن لاإله إلاّ الله، وأنّ محمّداً رسول الله، فإذا شهدها دخل في عصمة الولاء وعصم من المسلمين دمه وماله وعِرضه.

وإذا انقطع ما بينها من العصمة كان كلّ فريق منها أمّة ورحم الله زهير بن القين كان واعياً لهذه الحقيقة لمّا خاطب جيش بني أُميّة يوم عاشوراء، فقال لهم:

يا أهل الكوفة، نذار لكم من عذاب الله نذار، إنّ حقّاً على المسلم نصيحة أخيه المسلم، ونحن حتّى الآن إخوة على دين واحد ما لم يقع بيننا وبينكم السيف، فإذا وقع السيف انقطعت العصمة، وكنّا أُمّة وأنتم أُمّة».

وهذا وعي دقيق لحقيقة كبرى من حقائق هذا الدين، فإنّ العصمة إذا ارتفعت بين فريقين من المسلمين ووقع بينها القتل، وبغض أحدهما الآخر، كان كلّ فريق منها أمّة، فإذا كانت إحداهما مرحومة كانت الأخرى ملعونة لامحالة» (الأصفي، ١٩٩٩: ١٨٣ ـ ١٨٥).

## ١-١ إحياء الإرادة السياسيّة

في الواقع أنّ زيارة الحسين السياسية عمل على تنشيط مفاعيل الإرادة السياسية داخل الشخصية الإسلامية في قبال الجهود القمعية المكثّفة المبذولة من جانب السلطات، ومنذ وقت بعيد.

إنّ هموم السلطات المستبدّة والجائرة تتلخّص عبر كلّ تجربة حكوميّة تقودها السلطات المذكورة في ابتكار أفدح الوسائل الارهابيّة من أجل وأد صوت حريّة الإرادة الإنسانيّة، وتركيع الضهائر الحرّة، وشلّ محرّكات التعبير عندها، كي يتسنّى لها إملاء توجّهاتها وبرامجها السياسيّة على الشعوب... لأنها تدرك تماماً أن الشعوب متى ما تمتعت بامتلاك الإرادة السياسية، وتسلحت بها في الحياة العملية فإن مصيرها ومصير كل الحركات الجائرة المستبدة هو الزوال لا محالة. ولذلك كانت ـ ولا تزال ـ تعمل على قتل الإرادة السياسية داخل الأمة، ولا تسمح لأدنى محاولة تسعى إلى إحيائها ورعايتها وتقويتها بتاتاً.

ومن هنا نفهم توجيه أهل البيت الميال وحثهم المكتف لأتباعهم على التواصل مع قادة التشريع الإسلامي عبر ممارسة الزيارة، فقد عكفوا على صياغة العديد من النصوص (الأدعية) التي تقرأ في تلك المقامات ونجحوا في تمرير جملة من المفاهيم المعرفية والعقيدية والحركية من خلالها وأهمها مفهوم (الإرادة السياسية) فهي تهدف إلى تأكيد العلاقة الولائية مع تلك الشخصيات الإسلامية المقدسة... واستذكار مواقفهم الرسالية ومقاصدهم النبيلة من أجل الإسلام والمسلمين... وهذا ما يحمل الزائر على الالتحاق بتلك الشخصيات وتبنيه لأعماهم وتطلعه لتحقيق الطموحات التي كان أهل البيت الميالي يسعون إليها...

وتأتي زيارة الحسين اليالي في مقدمة الأعمال التي تبعث على خلق الإرادة السياسية في عقل ووجدان الفرد والأمة، وتدفع نحو الحركة وتسجيل المواقف الكريمة، فهي نبع متفجر من الوعى والحرص بمصالح الأمة واحتياجاتها وتحدياتها... وسيل من الحماسة للدفاع والتضحية من أجلها.

أقول: إنّ زيارة الحسين عليه وقفت بحزم وصرامة في وجه مشروعات السلطات المتعاقبة على منهجيّة القهر السياسي، حيث توفّرت على خطاب تعبوي يجيد تفعيل مفرداته الثوريّة بين أبناء الأمّة وتحسيسهم بقضايا الشأن العامّ، كما لو أنّها قضاياهم الخاصّة ومشكلاتهم الضروريّة في الحياة، وما أشدّ احتياجاتنا في كلّ عصر إلى عناصر تقارب مكامن إحياء الإرادة في داخل النفوس، وتعمل بفاعلية عالية على استنهاض الجمهور المؤمن كما هو ملاحظ في زيارة سيد الشهداء وبالتحديد زيارة الأربعين المباركة.

# ٦-١ الانتصار والعمل

طالما أكَّدت نصوص الزيارات جميعاً على الدعاء من الله سبحانه وتعالى في أن يكون القول مطابقاً للعمل، وأن يلحق الله عزّ شأنه الزائر في زمرة المناصرين الحقيقيّين لأهل البيت المَهَا لا وذلك من خلال الانتصار لهم بالمواقف العمليّة، وليس الاقتصار على العواطف والكلام.

ففي زيارة أمير المؤمنين عليه يقول أحد النصوص:

«اللَّهُمَّ إِنَّكَ مَنَنْتَ عَلَىَّ بزيارَةِ مَوْ لاَيَ وَوِلاَيتِهِ وَمَعْرِفَتِهِ، فَاجْعَلْني مِمَّنْ تَنْصُرُهُ وَتَنتَصِرُ بِهِ، وَمُنَّ عَلَيَّ بِنَصْرِكَ لِدِينِكَ فِي الدُّنْيا وَالأُخِرَةِ. اللَّهُمَّ أَحْيني عَلى ما حَيِيَ عَلَيْهِ عَلَيُّ بْنُ أَبِي طالِب، وَأَمِتْني عَلى ما ماتَ عَلَيْهِ عَلَيُّ بْنُ أَبِي طالِب عَلَيْهِ السَّلامُ» (ابن قولويه، ١٣٥٦هـ: .( { 0

بَيْد أَنَّ حجم المطالبة في زيارات الحسين السيِّم يتضخّم بنحو أكبر، وكأنَّ مسألة الزيارة الحسينيَّة دعوة للعمل والتطبيق وامتحان حقيقة الذات فيما تتبناه وتعتقد فيه عقلياً ووجدانياً. تقول بعض النصوص:

«اللَّهُمَّ اجْعَلْ ما أَقُولُ بِلِساني حَقيقَةً في قَلْبي، وَشَريعَةً في عَمَلي. اللَّهُمَّ اجْعَلْني مِمَّنْ لَهُ مَعَ الْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيٍّ قَدَم ثَابِت، وَاثْبِتْني فيمَنْ اسْتُشْهِدَ مَعَهُ» (المشهدي، ١٤١٩ هـ؛ ابن قولويه، ١٣٥٦هـ: ١٩٥).

وفي نصّ عجيب آخر، يحمل رمزيّة خاصّة، يقول بعد رحلة شيّقة في التنقّل حول موضوعات الزيارة وأفكارها:

«ثُمَّ امْشِ قَليلاً وَقُلْ: إِنْ كَانَ لَمْ يُجِبْكَ بَدَني عِنْدَ اسْتِغاثَتِكَ، وَلِساني عِنْدَ اسْتِنْصارِكَ، فَقَدْ أَجابَكَ قَلْبي وَسَمْعي وَبَصَرِي وَرَأْبي وَهُواي عَلَى التَّسْليم لِخَلَفِ النَّبيِّ المُرْسَلِ وَالسِّبْطِ الْمُنتَجَب، وَالدَّليلِ العالمِ، وَالاْمينِ المُسْتَخْزَنِ، وَالمُؤدِّي المُبَلِّغْ، وَالمَظْلُومِ المُضْطَهَدِ» (ابن قولویه، ١٣٥٦هـ: ٢٣٠).

بكلمة ملخّصة: إنّ التعمّق في مضمونات زيارة الحسين الكيام عن أنّ نسيج الزيارة الداخلي يستبطن طاقة حركيّة مذهلة تدعو للعمل بأقصى مستويات الدعوة والتحريك، وليس من التضخيم في شيء إذا ما وصفنا مفهوم الزيارة الحسينيّة بالمفهوم الحركي النهضوي التغييري الخالص، ولذلك كانت محاولات أهل البيت المحيّل المكتّفة في ربط أبناء الأمّة بهذه المهارسة المباركة، كآلية فاعلة من آليات الإصلاح ومحاربة الفساد المستشري في الوسط الإسلامي.

إن قراءة مثل هذه النصوص - بتطوع ورغبة ذاتية - تضع المهارس أمام تحمّل مسؤوليات مضموناتها، وهذا ما يساعد على مباشرة الأعمال المنشودة وفي مقدمتها تعديل السلوك الشخصي وتصحيح الظواهر المنحرفة في المجتمع العام، ولقد أكّدت الدراسات النفسية

في مجال التأثير بالآخرين: أن حمل المقابل على الاعتراف بفكرة ما يعتقد ما أو يقول مها، تدفعه بقوة إلى تطبيقها، والشعور بالإحراج الشديد من التّنصل منها، وهذا ما يُدعى بـ (الالتزام والاتساق) أو (Cialdini, 2009) (Cialdini, 2009).

والنصوص المتقدمة تعمل على حمل الزائر للاعتراف بقناعاته ومسؤولياته وإلى الإعلان عن رغبته الملحة في العمل على الانتصار لمشروع رموزه وقادته المقدسين وهم أهل البيت البين الله والسعى إلى تفعيل ذلك في الحياة الدنيا عما يصل فيه المارس إلى مستوى العمل على المباشرة في تطبيق مسؤولياته الشرعية والأخلاقية لكي يزيح مشاعر التناقض التي تحدث للإنسان جراء تبنيه لبعض الأفكار والتهرب من الالتزام ها عملياً.

# ٢. استعراضات الجماهير المؤمنة الهادفة

نعرض عبر هذا العنوان الرئيس لجملة من الاستعراضات المعنوية الهادفة والتي تفردت بها الشريعة الإسلامية عبر ثقافة الزيارة المباركة وبخاصة زيارة الأربعين، ونبدأ تناول الموضوعات بـ:

### ١-٢ استعراض القوى المؤمنة

اعتادت الكثير من الدول والأحزاب والمؤسسات الاجتهاعية والاقتصادية أن تظهر إمكانياتها وقدراتها البشرية والمادية الى الآخرين من خلال استعراض جماهيري أو نشاطات عسكرية و صناعية ـ معارض ومناورات ومؤتمرات ـ أو غير ذلك. يبذل العاملون على تنظيم مثل هذه الاستعراضات الكثير من الوقت والمال والجهد حرصاً منهم على إيصال رسائل إلى الأصدقاء والأعداء تهدف الى التعريف والإعلان وتعزيز الثقة في نفوس أتباعهم، والتهديد الغير مباشر لمناوئيهم أو لمجرد الترويج والدعاية لمنتجاتهم الحديثة.

والمؤمنون معنيون ـ كغيرهم من القوى الموجودة على الأرض ـ باظهار قوتهم البشرية وطاقاتهم المعنوية عبر المهارسات المنسجمة مع الشريعة الإسلامية، والمواكبة لروح العصر، ذلك أنهم يحملون مشروعاً حضارياً، ويعملون على تقديمه إلى البشرية كبديل، بعد أن أخفقت المشاريع البشرية الأرضية في تقديم الحلول الصائبة لما يعاني منه الإنسان المعاصر ... وهذا المشروع الحضاري ذو الهموم والطموحات الكبيرة يحتاج إلى نشاط تعريفي وإعلامي يوازي خطورته وضخامته بغية لفت انتباه واهتهام العالم إليه

وإعجابه به، إلى جانب تعزيز ثقة أتباعه بقدرته وعزته وحجم حضوره على جغرافية الأرض الحالية، فمن المعروف أن أتباع أهل البيت الميلا يشكلون أقليات دينية في مختلف البلدان، ما عدا أربع دول في العالم وهي العراق وأذربيجان والبحرين وإيران حيث يمثلون أكثرية دينية ومذهبية فيها بسبب معدلاتهم السكانية العالية في البلدان المذكورة، والشعور بالأقلية له تداعيات سلبية على الفرد والجاعة إذا لم يصاحبه وعي إيهاني عال، مع التأكيد على أن التصور الإسلامي يمتدح القلة الثابتة على الحق، ولا يقيم اعتباراً للكثرة إذا افتقدت للمقومات الصائبة...

بالرغم من جميع ذلك، لقد لاحظت التصورات الإسلامية خطورة وجود الجماعة ومشاركة ومشاطرة الآخرين للمبادىء التي يؤمنون بها على الإحساس بالقوة، واستمداد الصبر والتحمل، والتشجيع على المواصلة والبذل. وهذا ما سوف نتناوله عبر الموضوع التالي:

# ١-١-٢ المنجز العددي

من الواضح أن الشريعة الإسلامية قد أسست ـ بنفسها ـ لبعض المهارسات العبادية العاملة على هذا الاتجاه مثل: الحج وصلاة الجهاعة والجمعة والعيد وممارسة الزيارة في أوقات وأماكن خاصة حرصاً منها على اجتهاع المؤمنين في وقت ومكان واحد، بل هناك توصيات خاصة في تزاور المؤمنين والدعوة إلى الاجتهاع والتحدث فيها بينهم... الخ ومن بين هذه المهارسات زيارة الأربعين المباركة التي أخذت على عاتقها لعب هذا الدور، وقد أجادت في إيصال رسالتها الهادفة لاظهار إمكانيات المؤمنين ـ وعشاق السلام من غير المسلمين ـ المادية والمعنوية حيث أصبح من الواضح للجميع أن عدد المشاركين في زيارة الأربعين المباركة ـ في العقد الأخير ـ قد تجاوز في أقل تقاديره العشرة ملايين، وقد بلغ في عام (٢٠١٤ م) العشرين مليون، بمشاركة أكثر من خمسة ملايين زائر من خارج

العراق، وهو في تصاعد مستمر، ونتوقع له الازدياد المطرد... مما يشكل استعراضاً واضحاً للقوى المؤمنة من أتباع أهل البيت الميكل وكل من يشاركهم الاهتهام بمبادئ هذه المهارسة المباركة تظهر التي حجمهم الطبيعي وقوتهم العددية مما يعزز ثقتهم بأنفسهم ويفرض على الآخرين أن يحسبوا لهم الحسابات الخاصة، فهم يمثلون رقماً بشرياً كبيراً على الخارطة الاجتهاعية. وقد وصفت إحدى محطات التلفزيون العالمية (BBC) البريطانية في عام (٢٠١٣) هذا الحشد المليوني المبارك بـ (التنين الأسود) الممتد من البصرة إلى كربلاء، وذلك لارتداء المشاركين اللباس الأسود حزناً على سيد الشهداء ولاتصال حركة السير دون ترك فواصل مكانية... ما يرسم لوحة جماهيرية متلاحمة، تعجز كل وسائل التصوير والفن من تجسيدها و تمثيلها بها هي عليه.

إنها لوحة إيهانية معنوية إنسانية قبل أن تكون لوحة تكشف عن الحجم العددي لأتباع وأنصار الحسين المسين العكر. تعكس هذه اللوحة مدى تلاحم أتباع أهل البيت الميلام مع مبادئهم الأصيلة وشدة تعلقهم بقائدهم العظيم أبي الأحرار المسيلين حتى أملت هذه الحشود المباركة على أحد المعلقين الغربيين ـ كها نشر على إحدى شبكات التواصل الاجتهاعي ـ أن يصرّح بالتالي: «لو قُدر لهذا القائد ـ يقصد الإمام الحسين ـ أن ينهض بهذه الجهاهير المليونية المتحمسة لكان قد احتل العالم كله»

كلمة ـ بالرغم من جهلنا بهوية قائلها ـ تفصح عن وعي عميق بها يترشح عن هذه الظاهرة المباركة من نتائج عملية متوقعة، ولا يسع الدارس الاجتهاعي مهها اختلفت هويته وتوجهاته أن ينظر لها بخلاف ثقلها التعبوي الثوري الذي تنطوي عليه، وهو من المكاسب العظيمة لأتباع أهل البيت الميلة فليس من السهل التوفر على ممارسة اجتهاعية قادرة على استقطاب مثل هذا الحشد المليوني من الناس، وليس من السهل تنظيمه واستنهاضه وعرضه أمام العالم بهذا النحو المتحضر والمتميز، فهو بحق منجز عددي يستحق منا كل تقدير ويفرض علينا بذل المزيد من الاهتهام والعمل على الاحتفاظ به.

### ٢-١-٢ القيمة النوعية

طبيعياً، إن اهتهامنا بالحديث عن ضخامة الأرقام التي سجلتها ممارسة زيارة الأربعين المباركة بالنسبة إلى المشاركين لا يمثل قيمة حقيقية مستقلة، وغاية نسعى إلى بلوغها، بالرغم من افتخارنا مها، والعمل على تناميها، فالكثرة ـ بها هي كم ـ لا تحظي بتقدير التصور الإسلامي، ولا يضعها ضمن أولوياته واستخطاطاته، فالقيمة الأساس يمنحها للنوعية وللمباديء التي تنطوي عليها التجمعات والجماعات مهما صغرت، وقد وصف الله خليله إبراهيم بالأمة، في حين وصف أمماً وشعوباً ومجتمعات بالموت، الجهاد، والحيوانات لكونهم قد انسلخوا عن إنسانيتهم، وأقفلوا قلوبهم، وأصبحوا كائنات تحمل صورة الإنسان، ولا تمتلك مضموناته. لذلك تطلب التذكير بأن قيمة هذا التجمع الإيماني الكبير تتمثل برسالته الإنسانية العظيمة، وغاياته النبيلة، ولا تكتسب الأهمية من حجم الأعداد المشاركة فيه، وإلا فالعالم يحتفى بالعديد من المهر جانات والكرنفالات والملتقيات التي يخلع عليها تسمية الثقافة والفن والرياضة،... وهي مجردة عن كل ثقافة وفن ورياضة، ومحتشدة بكل ما من شأنه أن يطمس معاني الفطرة، ويغلق قنوات تنفس الروح، حيث يرتفع فيها صخب الرذيلة، وتغطى المنكرات أجواء تلك التجمعات، وتتسبب بأزهاق العديد من النفوس، وإعاقة العديد من الشباب جراء مشاركتهم فيها، إلى جانب التعدي على الممتلكات العامة، وإهدار الأموال الطائلة دون تحقيق منجزات تعود على المشاركين وعلى المجتمع بفوائد ذات مساس مباشر قريب أو بعيد بتعديل سلوكهم، أو توليد إحساس السعادة الحقيقية في نفوسهم، نظير ما يصنعه مهر جان زيارة الأربعين المباركة من تأثيرات إيجابية سريعة، ومعطيات تعم مكاسبها النوع الإنساني جميعاً، لأنها تشتغل على هموم الإنسان الأساسية مثل العدالة، الكرامة، الحرية، التسامح، التعاون، الإيثار، السلام، وتعمل على ترسيخ مبادئ السلم الاجتماعي، من قبيل: التقارب، الحوار، تبادل المعلومة، نبذ العنف، ومحاربة نشر الكراهية والعنصرية وإثارة الفتن والمناكفات السياسية والاجتماعية... الخ

لجميع ما تقدم، أمكن القول: إن دراسة ممارسة زيارة الأربعين المباركة بوعي اجتهاعي وعبادي تقودنا إلى القول بأن هذه المهارسة المباركة قد تحولت إلى استعراض موسمي للعزة والعدل والحرية.... استعراض يفصح عن الحالة الثورية والفدائية لعشاق سيد الشهداء الشهداء الشيخ بنحو سلمي لا أثر فيه للعنف والكراهية والتحريض، بل إن جميع أدواته وشعاراته سلمية إنسانية متقيدة بالضوابط الشرعية والقانونية، وملتزمة بوسائل التعبير المتحضرة.

من هنا ندعوا المؤمنين والمؤمنات من جميع أنحاء إلعالم الى أن يلتحقوا بهذا الاستعراض المقدس ويسجلوا حضورهم الفعّال مع إخوانهم العراقيين على تراب العراق الزاكي من أجل الكشف عن هوية وحجم أتباع أهل البيت الميّلاً، وإعطاء صورة واقعية عن حالتهم المعنوية، وإيضاح دورهم المحوري في الدفاع عن مبادئهم ومقدساتهم، ودرجة تعلقهم برموزهم العقيدية.

نتمنى من جميع المؤمنين والمؤمنات أن لا يتغيبوا عن الحضور والمشاركة في مهرجان الأربعين حتى لو ترتب على ذلك المشقة الكبيرة، فإن ذلك ما يضاعف لهم الأجر، وهو المطلوب حيث تضفي مشاركة بعض أصحاب الحالات الخاصة مثل المعوقين وكبار السن والمسؤولين والمشاهير إقليمياً وعالمياً على الصعيد الفني والإعلامي والرياضي نكهة متفردة على المهارسة نفسها، وإذا كانت الحالة الصحية لبعض من يتخوف من المجيء لا تسمح له بالوصول إلى المرقد المطهر، أو لا يمتلك الوقت الطويل بسبب انشغالات بعض أصحاب المسؤوليات... فيكفي أن يمشي كل شخص من هؤلاء لساعات محدودة أيام الزيارة بإتجاه كربلاء المقدسة من أية جهة شاء.

## ٢.٢ الاستعراض الأخلاقي

إلى جانب ما تقدّمه حركة زوار الأربعين من عرض للحالة التعبوية والثورية والفدائية... فإنها تقدّم عرضاً أخلاقياً تكاد أن تتفرد في ممارسته وتطبيق مضموناته الأخلاقية على كافة المدارس والاتجاهات الأخلاقية في تأريخ الإنسانية. إن تجسيد مثل هذا الحجم من السلوكيات الأخلاقية الأصيلة على مسرح أداء المهارسة وهو أكبر مسرح في العالم مساحة ومشاركة حيث يتوزع على آلاف الكيلومترات التي يسلكها عشاق الحسين، ويشترك فيه ملايين المهارسين مضافاً الى ملايين المتابعين عبر شاشات التلفاز ووسائل التواصل الاجتهاعي... لأمرٌ بحاجة الى وقفة دراسية طويلة، ولا أحسب أن باستطاعة الدارس لهذا المسرح الأخلاقي وموضوعاته المثيرة أن يوفق في كشف حقائقه ودلالاته المتدفقة فإن الموضوعات ذاتها تجعل من الدارس والمتابع والمراقب في ذهول وحيرة لغزارة ما يشاهد من ظواهر وحالات ومواقف في قمة الأخلاقية والقيم الإنسانية، ولا أحسب كذلك أن ثمة حدثاً أو ممارسة جماهيرية تحمل أتباعها على أن يُظهروا ويعملوا على تطبيق أرفع المفاهيم الأخلاقية على أرض الواقع مع ملاحظة اندفاعهم بشدة على التنافس في أدائها دون إكراه أو تأثيرات خارجية.

سلفاً ينبغي التنبيه إلى أن الاستعراض المذكور يسهم بجدية عالية في إعادة الاعتبار إلى القيم الأخلاقية نفسها في الحياة، بعد أن أُهينت وأُهدرت وانتهكت جميع المُثل والقيم والمعايير الأخلاقية من قبل الإنسان المعاصر... ويسعى إلى أن يجعل من المهارسين (أحباب الحسين عليه شواهد ومصابيح للآخرين لكي يهتدوا بها ويعتبرون منها، فهي تمثل فضاءً محتشداً بزخم من التأثير الروحي الأخاذ ولا يسع شخص يحمل قدراً ضئيلاً من الحياة ألا يستجيب لها ويتأثر بدلالاتها.

إن المؤمنين. والإنسانية جميعاً. تمتلك عبر ممارسة زيارة الأربعين المباركة ثروة أخلاقية لا يمكن إحصائها، من شأنها أن تسعف الإنسان المعاصر من أخطار الأزمة الأخلاقية التي تعصف به منذ قرون، ومن الجدير بالقادة والمعنيين بهموم الإنسانية وأزماتها أن يلتفتوا إلى أهمية هذه الثروة الأخلاقية العظيمة ويعملوا على الإفادة من معطياتها نظير اهتهاماتهم بالأزمات المالية التي تستولي على جهودهم بين الحين والآخر، فإن مصدر كل ما بنا من أزمات يرجع إلى حالة المنظومة الأخلاقية، فمتى ما تعافت وانتعشت تزدهر جميع الجوانب الحياتية، ومتى ما مرضت وأصيبت بالإفلاس والعجز، فإن الدمار والفساد والخوف سوف ترتفع معدلاته وطغيانه على الأرض. ولحسن الحظ فقد أنتبهت الحكومات الغربية إلى ضرورة العامل الأخلاقي في التنمية، واستتباب الأمن، وتماسك المجتمع، والمحافظة على المصالح العامة، مما تطلب منها وضع معالجته ودراسته وتفعيله في الحياة على رأس قوائم برامجها الحكومية، وقد شجعت على تبني الحوار الأخلاقي بين جميع شرائح المجتمع، كها تبنت سن قوانين كثيرة - في عدة مجالات - من شأنها أن تعزز دور المبادىء والقيم الأخلاقية الإنسانية في سلوك أفرادها (Scheltema et al, 2007).

ومن المؤسف أن يهمّش هذا الاستعراض الأخلاقي الكبير، ولا يعطى حقه من التعريف والاهتهام العالمي بالرغم من موضوعيته وحيادية أنشطته التي تمثل شراكة وإرثا إنسانيا عاماً، وبالرغم من حاجة أسرة المجتمع الإنساني إليه. فهل ثمة من يختلف على مفهوم التعاون والإيثار والكرم والإحترام وإشاعة الحب والسلام في العالم؟ تلك وغيرها هي رسالة هذا الاستعراض الأخلاقي البريء فلهاذا لا تعمل الأسرة الإنسانية على الإفادة وتنمية الاستعراض المذكور؟!

ربها أن الكثير من رؤوس أهل الأرض لا يريد لهذا الفريق من الناس (أتباع أهل البيت الميلا) أن يحظى بالاهتمام العالمي ولا يسمح له بتسجيل مكاسب أخلاقية لكي لا

يتيح لعقيدة الفريق نفسه من البروز والتأثير... فهناك تعمد مقصود في التعتيم الإعلامي لكافة جهود وإسهامات أتباع أهل البيت الميلا الإنسانية من جهة، ومن جهة أخرى فهناك توجه واضح لمؤسسات ومنظات علنية وسرية تسعى لطمس معالم الأخلاق في الحياة، وصد الناس عن التوجه نحو المثل والقيم الإنسانية النبيلة بنحو عام، وذلك من خلال نشر العديد من الثقافات والموضات والسلوكيات المنحرفة، ومهاجمة الأديان والثوابت القيمية ليتسنى لتلك المنظات السيئة أن تفرض هيمنتها على الشعوب، والتلاعب بمصائرها ومقدراتها، فإن أهم حصانة ومناعة تحمي الإنسان فرداً ومجتمعاً هي المنظومة الأخلاقية والضمير المتسلح بمبادئها، ولهذا بالتحديد تعمل تلك المنظات العدوانية على تحطيم أعظم دفاعات الإنسان وهي المنظومة الأخلاقية بأعمال متعددة وبتخطيط واستراتيجيات واسعة...

بيد أن ما شهدناه من إقبال واهتهام للعديد من الشخصيات المستقلة والمهتمة بمتابعة ودراسة الجوانب الإيجابية للبشرية يعزز من قناعتنا بأن المستقبل هو لأخلاق كربلاء، وأن الظمأ المعنوي الذي تعاني منه البشرية كفيل بدفع الناس صوب منبع الأخلاق الحسينية المتسمة بالصفاء والرواء.

لجميع ما تقدم ينبغي التأكيد على أن زيارة الأربعين المباركة تتفرد بتقديم مثل هذا الاستعراض الأخلاقي العريض حيث لا يوجد ثمة عمل مشابه له، لا شكلاً ولا مضموناً ولا منطلقاً ولا غرضاً. فلم تشهد المجتمعات الأرضية ـ لا قديماً ولا حديثاً ـ حدثاً يُعنى بإحياء (مكارم الأخلاق) والقيم الإنسانية الأصيلة من خلال تجسيدها فعلياً، وممارستها طوعياً وعفوياً لأيام متتالية، وباستمرار وتنوع مثير ومذهل، فلا يكاد ينتهي مشهد حتى يخطف بصرك مشهد جديد، تحوم أحداث تلك المشاهد على صناعة الحب والوفاء وعشق السخاء وتكريم التضحية وخلق أنهاط مُعجِزة من التعاون والإيثار... إننا إزاء أسطورة أخلاقية ترسمها الملايين من المشتركين في ممارسة زيارة الأربعين المباركة.

لقد تساءلت مستغرباً: كيف تتحول الشخصية العراقية المتسمة ـ في نسبة كبيرة منها نتيجة للظروف التي مرت بها ـ بالحدة والعنف والانفعال إلى شخصية هادئة وصبورة ومسالمة تفيض بالتسامح وتصدير العطف واستيعاب الاخرين واحتواء المواقف المتشنجة في غهار ممارسة الزيارة نفسها؟! سؤال أترك الإجابة عليه للقارىء وحده فهناك أكثر من إجابة وشرح وتحليل ... وكم تمنيت لو استمرت هذه الأخلاق الأسطورية في الحياة خارج إطار مسرح ممارسة زيارة الأربعين المباركة. ولعله هذا هو التحدي الذي ينتظرنا جميعاً، أعني تحويل تلك المهارسات الأخلاقية التي يشهدها موسم زيارة الأربعين المباركة إلى الحياة العامة، إلى أخلاق تمارسها أمة وليس أفراد لنكون مصداقاً لقوله تعالى: «كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِ جَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِاللهِ المشروعنا الرسالي كأمة ومجتمعات بدلاً عمران: ١١٠). فها أحوجنا إلى أن نعرض للعالم مشروعنا الرسالي كأمة ومجتمعات بدلاً من مواقف فردية وشخصية مع تثميننا للمواقف الفردية واعترافنا بأهميتها وفاعليتها، لكن الحضارات لا تُبنى، ولا تعكس للعالم من قبل أفراد، فهي مسؤولية أمة.

## ٢-٢ استعراض هموم الأمة وتوجهاتها

تتيح ظاهرة الأربعين وممارسة زيارتها المباركة فرصة التعبير الحر عن الهموم والمآسي التي تواجهها الأمة والتي غالباً ما يتم تجاهلها من قبل الإعلام العالمي، ولا تحظى بتفاعل المجتمع الدولي نتيجة النفاق السياسي، وجفاف المبادئ الإنسانية داخل منظوماتها الحاكمة. إن الظلم الذي تتعرض له الأمة الإسلامية وبخاصة أتباع أهل البيت الميالي يشبه طوفاناً من الشر المتطاير بالعدوان والمكر والخبث، ظلم لم يترك مسرباً من مسارب الحياة إلا وخنقه، مما يحتم على الأمة أن تعبّر عن ظلامتها بحجم ما حلّ بها وإن كان ذلك من المستحيل، فها حلّ بها من ظلم خارج نطاق التعبير، وليس ثمة وسيلة للتعبير الجماهيري عن همومه وآلامه وشكواه مثل وسيلة زيارة الأربعين المباركة، حيث يتسنى

للشعوب وللأفراد إطلاق الشكوي بنحو جماهيري يُسمع العالم، وعلى أقل التقادير فانه يُسمع الأمة المؤمنة المتواجدة وقت ممارسة الزيارة، وقد شهدنا في السنوات الأخيرة بعض تلك الاستعراضات من قبيل الاحتجاج على ما يتعرض له الشعب البحريني المظلوم من قبل السلطات البحرينية المتعسفة، أو ما يتعرض له الشعب العراقي من هجمة سوداء غاشمة، تقودها قوى التكفير والإرهاب، وترعاها دول متعددة من أجل إخلال توازن المنطقة الإسلامية، وإغراقها في الفوضي والعنف والدمار، لتضمن تبعيتها لها، وفرض نفوذها عليها.

وعلى جانب آخر، فإن الدارس والمتابع يسهل عليه التقاط هموم المواطن العامة والخاصة، حيث الكثير منهم من يجهر بشكواه عبر الدعاء أو الحديث معه عن الدوافع التي حملته على ممارسة زيارة الأربعين المباركة، فبعد إفصاحه عن حبه لسيد الشهداء عليها وهو الدافع الأهم، ينفجر في سرد همومه ومعاناته التي يرجو ببركة سبط رسول الله المالة أن تزاح عنه، والجدير بالملاحظة أن أغلب تلك الهموم والمعاناة هي هموم ومعاناة تمس حياة المجتمع بنحو عام، وليست هموم ومعاناة خاصة من قبيل: المطالبة بالعدالة، إحلال الأمن، ودحر الأرهاب، وعودة السلم الاجتماعي، ووحدة المسلمين وحفظ بلادهم من شرور الدول الاستكبارية.

لجميع ما تقدم، من الممكن الاعتاد على ممارسة زيارة الأربعين المباركة لمعرفة نبض الجمهور المؤمن، والتوقف على ما يعتمل في عقله ووجدانه، ورصد تطلعاته وطموحاته، فالمارسة عينها تمثل نافذة واسعة لمشاهدة سلوك الجمهور المؤمن، وفرصة حقيقية لمواجهة الجمهور وجهاً لوجه من أجل الإنسجام مع متطلباته وتلبية احتياجاته ومواكبة ما يطرأ على سلوكه من تغييرات ومستجدات إيجابية كانت أو سلبية، والحمد لله أن المشتركين في المارسة يمثلون عينات من مختلف شرائح الشعب، ولا تقتصر المشاركة على شريحة خاصة. كل ما نحتاجه هو التوفر على مراكز الدراسات الاستراتيجية

المتخصصة في إعداد اللوائح المعلوماتية وجمع البيانات وفق شروط الوثاقة العلمية المتبعة في عمليات الإحصاء والبحث مع التوفر على الدارسين القادرين على رصد السلوك النفسي والاجتهاعي، وأكيداً سوف نشهد وفرة من المعطيات العلمية التي يعتبر التوفر عليها مكسباً قومياً خطيراً ذلك أن التوفر عليها يعطي إمكانية الدخول لباطن الشخصية وتحديد مساراتها والتنبؤ بسلوكها المستقبلي، وهذا ما تبذل عليه بعض بلدان العالم الغربي أموالاً ضخمة، وهو أحد مرتكزات تقدمها المادي والاجتهاعي، ولا تسمح بتسريب هكذا نوع من المعلومات ولا تبادلها مع أية جهة لأنها تمس أمنها القومي.

\* \* \*

# ٣. السلوك الاجتماعي الإيجابي

كيف يضحي الإنسان بوقته، ماله، سعادته، بل وبنفسه من أجل الآخرين؟ ماهي العوامل التي تدفع البعض لمثل هذا السلوك؟ هل هي بيولوجية، نفسية، تربوية، ثقافية، ظرفية... الخ؟ وهل يوجد دافع خالص لمساعدة الآخرين؟ أم أن المنفعة الذاتية تقف وراء مساعدة الشخص للآخرين؟ وكيف نستطيع تنمية هذا السلوك الإيجابي؟

أسئلة اهتم العديد من العلماء المختصين في حقول المعرفة الإنسانية بالإجابة عليها، نظراً لما تنطوي عليه من تأثير مباشر على حياة الفرد والمجتمع الإنساني منذ القدم وحتى هذه اللحظة من عمر الحضارة الإنسانية التي تتلاشى ـ للأسف ـ فيها القيم الخيرة شيئاً فشيئاً، وتسيطر عليها النزعات اللا إنسانية مثل التمحور حول الذات، والاغتراب، والجشع، وفقدان الشعور بالمسؤولية، إلى درجة انعدام الإحساس ويبس الضمير، وغيرها من سلوكيات سلبية.

سوف نتطرق إلى واحد من أهم السلوكيات الإيجابية التي اهتم بها علماء النفس الاجتهاعي وهو (الإيثار) أو ما يدعى أحياناً به (السلوك الغيري)، ونبدأ بمحاولات تفسير (الإيثار) من قبل بعض الاتجاهات المهتمة بدراسة الموضوع ذاته، والغرض من تناول هذا الموضوع الهام هو توضيح حجم المساهمة الإنسانية الإيجابية التي تقدمها ممارسة زيارة الأربعين المباركة مقارنة بالاهتهام العالمي بموضوعات السلوك الاجتهاعي الإيجابي وبخاصة الإيثار والمساعدة، حيث سوف نقف على حقل خصب من السلوك الإيجابي، قد عملت ممارسة زيارة الأربعين المباركة على تأصيله عملياً في الحياة حتى أصبح مثالاً يجتذى فيه من قبل شعوب شتى.

بدءً تجدر الإشارة إلى أن ثمة تداخل في مصطلحين سوف يكثر استخدامهما في الفصل الآتي، وهما مصطلح السلوك الإجتماعي الإيجابي، والسلوك الإيثاري، لذا سوف نشير إلى ما اعتمدنا عليه في تعريف كل منهما.

السلوك الاجتماعي الإيجابي: هو كل عمل يهدف إلى رعاية أو رفاهية الآخر.

وأما السلوك الإيثاري: فهو أداء عمل لشخص آخر، دون أن تكون للشخص الفاعل أية مصلحة أو منفعة شخصية.

كما ينبغي التنبيه إلى أن المقصود من السلوك الإيثاري في هذه الدراسة هو إيثار الآخر بالمساعدة مع ما يستتبع تقديم المساعدة من مشقة على الشخص المتقدم بالمساعدة نفسه، لهذا سوف يلاحظ أن استخدام كلمة الإيثار للدلالة بها على معنى المساعدة كثير في دراستنا هذه، إلى جانب استخدامهما معاً بقصد الإيضاح وعدم الالتباس.

أول ما نتناوله في دراستنا من موضوعات هو:

# ١-١-٢ تفسير علم النفس التطوري للإيثار

وفقاً لنظرية كارلس دارون Charles Darwin 1859 صاحب نظرية النشوء والتطور فإن (عملية الانتقاء الطبيعي) ـ وهي من أهم الأسس التي بنى عليها نظريته ـ تمنح الأولوية للجينات التي تحمل فرصة أكبر لاستمرارية الفرد بالحياة وتضمن له مواصلة النسل والإنجاب (Aronost et al, 2007).

إن كل جين يعمل على زيادة فرص استمرار الفرد، ويرفع من فرصة الإنجاب عنده، فإنه ـ على الأرجح ـ يتم نقله من جيل إلى جيل، وأما الجينات التي تقلل من فرص الاستمرارية في الحياة مثل الجينات التي تتسبب في الأمراض المهددة للحياة، وتعمل على تقليل التناسل والتخصيب الناجح... فإن مثل هذه الجينات لا يتم نقلها إلى الأجيال

الأخرى بنحو سريع.

اثنان من علماء البيولوجي، ممن ينتمون إلى اتجاه النشوء والتطور، وهما: E. O. Wilson (1976) and Richard Dawkins (1976) حاولا تطبيق مفادات نظرية النشوء والتطور أعلاه بغية تفسير بعض أنهاط السلوك الاجتهاعي مثل العنف والإيثار... وقد أخذ عنهها العديد من النفسانيين الأفكار المتعلقة بالموضوع، لذلك يعتبر هذان العالمان من المؤسسين الأساسين لما يُعرف في الأوساط العلمية بـ (علم النفس التطوري أو Evolutionary psychology والذي يحاول تفسير السلوك الإنساني على أساس العوامل الجينية والوراثية عبر التطور الزمني الطويل وبناءً على مبادئ عملية (الانتقاء الطبيعي) حسب ما يعتقد أصحابه (Barkow, cosmides & Tooby, 1992; Buss, 1999; Pinker, 2002). وقد تم ـ بالفعل ـ تفسير العديد من أنهاط السلوك الاجتماعي وفق النظرية ذاتها، ومن بينها موضوع دراستنا هذه: السلوك الاجتماعي الإيجابي وبخاصة الإيثار والمساعدة.

ينبغى التنبيه إلى أن (دارون) قد أدرك ـ ومنذ وقت مبكر ـ بأن هناك مشكلة حقيقية تعترض نظرية النشوء والتطور، وهذه المشكلة تتجسد من خلال الإيثار نفسه، فأي تفسير يمكن أن تقدّمه النظرية ذاتها للسلوك الإيثاري؟

فإذا كان الهدف الأساس للبشر ـ حسب نظرية النشوء والتطور ـ هو التأكيد على استمراريتهم في الحياة... فلماذا يساعدون الآخرين في حين أنهم لا ينتفعون ذاتياً، بل وتتسبب المساعدة بسوء حالتهم نتيجة ما يقدمونه من أعمال وجهود؟

من المفترض حسب معطيات النظرية التطورية أن الإيثار يجب ـ عبر مسار تطور النوع البشري ـ أن يختفي ويزول، ذلك أن الأفراد الذين يسلكون في الحياة مسلكاً إيثارياً ـ ويعرضون أنفسهم نتيجة ذلك للخطر ـ سوف يكونون أقل انتاجاً للنسل وأقل تواجداً، على العكس من الأفراد الذين يهتمون بذواتهم فحسب أو من يطلق عليهم الأنانيون. حيث يفترض بأن الجينات التي تدفع للأنانية أسبق في التناقل من جيل إلى جيل، بناءً على مبادئ نظرية النشوء والتطور التي تؤكد على انتقاء العناصر التي تساعد على التّكيف مع المحيط وعلى القدرة على التناسل والاستمرار (van der Linden, 2006).

لحل إشكالية (الإيثار) ومساعدة الآخرين التي واجهت النفسانيين من اتجاه نظرية النشوء والتطور، قدّم هؤلاء ثلاثة أدلة للبرهنة على ما يعتقدون في أسباب مساعدة البعض للبعض الآخر، وهي:

## الانتقاء النسبي

من المعالجات التي حاول علماء النفس التطوري فيها حل المعضلة التي واجهتم ونقصد بها مجدداً (إشكالية الإيثار) هي الإستعانة بمفهوم (الانتقاء النسبي) وهو القول بأن السلوك الإيثاري المنصب على الأقرباء يحظى بأسبقية التناقل من جيل إلى جيل آخر (Meyer, 1999). فالناس لا يزيدون من فرص استمرارية عناصرهم الوراثية والجينية بالحياة من خلال عملية التناسل والإنجاب الشخصي فحسب، بل يستطيعون تأمين ذلك عبر العناية ومساعدة أقرباءهم وراثياً (جينياً) بالحصول على نفس الهدف وهو الأطفال، وذلك بسبب أن الشخص يشترك مع أقرباءه بأواصر الدم وبمجموعة من الجينات الوراثية، وهذا ما يعني أن الشخص الذي يساعد أقرباءه بالدم يسعى لنقل جيناته الوراثية ذاتها إلى الأجيال المستقبلية. لهذا يفسر علماء النفس التطوري السلوك الإيثاري بالنسبة إلى الأقرباء بالوراثة بأنه عملية شجّعت عليها مبادئ (الانتقاء الطبيعي) التي تحرص على استمرارية النسل والبقاء...وقد حاول النفسانيون المذكورون البرهنة على هذه النظرية من خلال البحوث والتجارب العلمية التي أجروها في نفس الموضوع، حيث توصولوا ـ كما يزعمون ـ إلى أن الأشخاص الذين تمّ استجواهم قد أوضحوا بأنهم في الحالات الخطيرة التي تهدد الحياة مثل الحريق يقدّمون إنقاذ أفراد عائلتهم قبل إنقاذ الغرباء. وهذا ما يدعم نظريتهم الذاهبة إلى أن الشخص إنها يقدّم المساعدة بطريقة تضمن له مواصلة عناصره الوراثية بالاستمرار عبر الأقرباء المتحدين بوحدة الدم. والجدير بالذكر أن البحث المذكور قد أجري على الأمريكان واليابانيين ذكوراً وإناثاً فكانت النتائج نفس الشيء. (Sime, 1983).

طبيعياً، إن علماء النفس التطوري لا يريدون عبر المعطيات المشار إليها القول بأن الإنسان على وعي بأهمية الجانب البيولوجي في تقديم المساعدة للآخرين، بمعنى أنهم حينها يواجهون أمراً يتطلب المساعدة تحضر في أذهانهم هذه الحقائق وغيرها بنحو تفصيلي وادراكي، فهذه القاعدة قد تم تخزينها في الجينات منذ آلاف السنين، لذلك تحدث بصورة طبيعية من أجل غرض المحافظة على الاستمرار حسب زعمهم.

# مبدأ التبادل المنفعي

من المعالجات التي حاول علماء النفس التطوري فيها تفسير (السلوك الإيثاري) هي مبدأ التبادل المنفعي (reciprocity norm) أو ما نطلق عليه في الحياة لاجتهاعية بـ (رد الجميل) وأول من تطرق إلى هذه النظرية هو الباحث ترفيرس (Trivers 1971) حيث ينطلق الكثير من البشر من مبدأ أو قانون اجتهاعي مفاده: إن ثمة توازن بين العطاء والأخذ، فما تقدمه من إحسان لشخص يحمله على الإحساس بالواجب في رد الإحسان إليك في يوم من الأيام. ولا شك أن وجود مجموعة من الناس وهي تعيش بنحو (أناني) سوف يقلل من فرص استمراريتهم في الحياة، إلى جانب ما يتطلبه السلوك الأناني من مشقة على الأشخاص أنفسهم.

ولهذا فإن الأشخاص الذين يتساعدون فيها بينهم هم من يستمرون في الحياة... أنا أساعدك بشرط أن تبادر لمساعدتي إذا احتجت للمساعدة. وفق هذا القانون يحاولون تفسير الإيثار، ويعتبرون أن الأشخاص الذين يعقدون مثل هذه الاتفاقيات مع جيرانهم أو مع من يعيش بالقرب منهم فإنهم - من المرجح - يحملون أساساً وراثياً مشتركاً

(Shackelford & Buss, 1996; De Waal, 1996) أما كيف يتم ذلك؟ فالباحثون ينسجون صمتاً، ولا يقدمون شرحاً.

#### تعلم القوانين الاجتماعية

هربرت سيمون (Herbert Simon) اكتشف وجود علاقة خارجية إضافية بين تفسير الاتجاه التطوري الداروني وبين الإيثار، حيث ذهب إلى أن الأشخاص الذين يعلقون أهمية كبيرة على تعلم القوانين الاجتهاعية (الأعراف والتقاليد والنظم والقيم) للمجتمع الذي يعيشون فيه... لديهم فرصة أكبر للاستمرار، وذلك أن ثقافة المجتمع قد احتفظت عبر القرون الطويلة ـ بأشياء تعمل على محافظة نوعهم من الخطر مثل: التحذير من بعض الأطعمة السامة، وتعليم أهمية التعاون... الخ والشخص الذي يتعلم هذه القواعد سوف يسبق من لا يتعلمها في الاستمرار بالحياة، واستناداً إلى مبادئ (الانتقاء الطبيعي) أصبحت قدرة تعلم القوانين الاجتهاعية جزء من البناء الوراثي لنا، يتم نقلها من جيل إلى آخر، ومن هذه القوانين والقواعد التي تعتبر حاضرة في كل المجتمعات البشرية هي تعلم الفود قيمة مساعدة الآخر. وباختصار: الناس مبرمجون وراثياً على تعلم القوانين الاجتهاعية، ومن بينها الإيثار من أجل ضهان استمراهم في الحياة. (Kameda, Takezawa عليه وسيمون.

# نقد نظرية التفسير البيولوجي

ليس من الجديد في شيء، عرض ما تعرضت له النظرية الدارونية (أصل الأنواع) أو (On the Origin of Species) من نقد وجدل في الأوساط العلمية، منذ صدورها عام ١٨٥٩ وحتى اليوم، فقد جوبهت بالرفض على الصعيدين الديني والأكاديمي، وإن كانت قد شقت طريقها في الأوساط العلمية فيها بعد إلا أن الرفض والجدل والنقاش

لا زال قائماً. وأهم ما ينبغي إعادة التذكير به أن النظرية المذكورة تلغي وجود صانع لهذا الكون، مدعية أن الكائنات الموجودة هي من صنعت نفسها بنفسها تدريجياً، من دون هدف أو ضمير قيمي يقودان عملية التكوين، سوى قيادة الانتقاء الطبيعي المشار إليها (van der Linden, 2006).

لهذا بالذات، تفقد النظرية قيمتها الاعتبارية حسب التصور الإسلامي، كما فقدت قيمتها عند أغلب أصحاب الديانات، فالتصور الإسلامي صريح في هذه المسألة ولا يقبل النقاش، والنصوص الإسلامية تفيض بهذا المعنى ﴿ ذَلِكُمُ اللهُ ّرَبُّكُمْ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ يَقبل النقاش، والنصوص الإسلامية تفيض بهذا المعنى ﴿ ذَلِكُمُ اللهُ اللهُ وَبُكُمْ فَا فَبُدُوهُ وَهُو عَلَى لَا إِلَهَ إِلَّا هُو فَأَنَى تُؤْفَكُونَ ﴾ (غافر: ١٠٢). وقوله: ﴿ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ فَاعْبُدُوهُ وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلُ ﴾ (الأنعام: ١٠٢). وقوله: ﴿ هُو الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ تُرَابٍ ثُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلُ ﴾ (الأنعام: ١٠٢). وقوله: ﴿ هُو اللَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ تُرَابٍ ثُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ عَنْ يُتَوفَى مِنْ قَبُلُ وَلِتَبْلُغُوا أَشُدَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ (غافر: ٢٧).

ما يهمنا الآن هو رفض تفسير علم النفس التطوري الذاهب إلى عدم وجود هدف ينتظم عملية الخلق والانتقاء الطبيعي للمخلوقات سوى عملية الاستمرار بالتكاثر، وذلك أن التفسير المشار إليه يجرد الإنسان من كل قيم إلهية وإنسانية، فهو ينفي وجود مبدأ الخير والشر في عملية التكوين، والانتقاء، والاستمرار، في حين يؤكد القرآن الكريم على إلهامية الخير والشر عند كل إنسان ﴿وَنَفْسٍ وَمَا سَوَّاهَا (٧) فَأَهْمَهَا فُجُورَهَا وَتَقُواهَا على إلهامية الخير والشر عند كل إنسان ﴿وَنَفْسٍ وَمَا سَوَّاهَا (١٠) فَأَهْمَهَا فُجُورَهَا وَتَقُواهَا (٨) قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَّاهَا (٩) وَقَدْ خَابَ مَنْ دَسَّاهَا ﴿ (الشمس: ٨ - ١٠). كما تتفق البشرية بمختلف أعراقها ودياناتها وثقافاتها حتى الشعوب البدائية منها على مسائل الخير مثل بمختلف أعراقها ودياناتها وثقافاتها حتى الشعوب البدائية منها على مسائل الخير مثل وتقاذ إنسان ما ومساعدة المحتاج وغيرها من أمور، والكل يتفقون على قبح الشر من قبيل القتل، والسرقة، والغش... الخ، فهذه المبادئ مغروسة بفطرة الإنسان، والكل يدرك إيجابيتها، ولا تحتاج إلا لتحريكها في النفوس لتتزكى وتتهذب بها، وسوف نقف عند هذا الموضوع بشيء من التفصيل والنقاش في مضاعفات الدراسة.

#### نقد الانتقاء النسبي

أما موقف التصور الإسلامي من عملية (الانتقاء النسبي) الذي حاول أن يعلل السلوك الإيثاري الخاص بمساعدة الأقرباء وتفضيلهم على الغرباء... الخ فهو: لا يهانع من تقديم الأقرباء المحتاجين للمساعدة على الغرباء المحتاجين لها، كما أشارت بحوثهم في إنقاذ الأقرباء اثناء نشوب الحرائق. فالواجب الشرعي يفرض على الإنسان مساعدة ارحامه في كل حال، بيد أن التصور الإسلامي يرفض أن تكون المساعدة منطلقة من دوافع لها علاقة باستمرارية بقاء الشخص من خلال النسل والإنجاب. فالغرض من المساعدة عند الحوادث المذكورة منطلق من بواعث الإحساس بالمسؤولية الشرعية التي يلتزم الإنسان المؤمن بها، هذا بالنسبة إلى المؤمنين، ومن بواعث فطرية إنسانية للمؤمن ولغير المؤمن، ولا أتصور بأن إنساناً سوياً يشيح بوجهه، ويصم أذنيه عند رؤية أو سماع استغاثة أحد من أقرباءه ومعارفه وإنه يتقدم في تقديم مساعدته لهم لأنه سوف يحفظ عملية تواصل شخصه من خلالهم، علماً بأن هناك العشرات من الحوادث التي يتدخل الناس فيها لإنقاذ الغرباء دون أن ينطلقوا بوعي أو لاوعي من مبدأ الانتقاء النسبي، وهناك الكثير ممن قدّم الآخرين في تقديم المساعدة على الأقرباء انسجاماً مع المبدأ الإسلامي القائل (الجار قبل الدار).

#### نقد التبادل المنفعي

التصور الإسلامي يؤكد على تخليص الأعمال من الشوائب النفعية قدر الإمكان للوصول إلى مرتبة الإخلاص الكاملة، بل وما بعد الإخلاص حسب المقولة القائلة بـ (إن الإخلاص في ترك الإخلاص) بمعنى عدم التفكير بأن ما قمت فيه يمتاز بالإخلاص لأن مجرد هكذا تفكير يخدش في صفاء الإخلاص عند الأسوياء من المؤمنين، وهناك وفرة من النصوص الإسلامية الداعية إلى تطهير العمل من المصالح الذاتية، وأن يكون منطلقه وهدفه هو رضا الله لا غير، قال سبحانه وتعالى حكايةً عن أوليائه المقربين: ﴿إِنَّهَا نُطْعِمُكُمْ لِوَجْهِ اللهَ لَا نُرِيدُ مِنْكُمْ جَزَاءً وَلَا شُكُورًا﴾ (الإنسان: ٩).

ولذلك فإن التفسير المنفعي مرفوض، وقد أكّدت ممارسات المؤمنين الإيجابية على بطلانه، فلقد عشنا وجربنا عشرات بل مئات المواقف والتجارب التي برهنت على تقديم الناس للمساعدة دون أن يستبطنوا مصالح أو تبادلات منفعية، كما يزعم أصحاب التفسير المشار إليه.

وهنا لا بد من الإشارة إلى حقيقة تمس السلوك والصحة النفسية بنحو مباشر، فالتصور الإسلامي حينها شدد على عدم السعى إلى المنفعة الشخصية إزاء ما نقوم به من أعمال للآخرين، وأن نعيش حالة القصور بدل الإعجاب بأعمالنا، فإنه كان يتوخى حماية أتباعه من الانعكاسات النفسية السلبية على سلوكه والإصابة بالصدمات النفسية الحادة بسبب بعض العناصر التي تقترن بالسلوك المنفعي، فعلى صعيد الانعكاسات السلبية تشير النصوص الإسلامية إلى أن المرء الذي تنتابه مشاعر الإنجاز أو تقديم عمل ما يتعرض للتراخي وعدم الاستمرار بالعمل نتيجة المشاعر المذكورة. يقول أحد النصوص عن العجب، عن عبدالرحمن بن الحجاج عن أبي عبدالله عليه الله الراب الرجل ليذنب الذنب فيندم عليه ويعمل العمل فيسره ذلك فيتراخى عن حاله تلك فلإن يكون على حاله تلك خير له ممّا دخل فيه» (الحر العاملي: ١: ٩٩). والحديث صريح في ما يستتليه العجب من إعاقة المواصلة في تقديم الأعمال الصالحة.

وأما ما يخص الصدمات النفسية المتأتية نتيجة الإحباط، فيتلخص القول، بأن الشخصيات الساعية إلى الحصول على المنفعة (المكافاة) من وراء ما تقوم به من عمل، سر عان ما تنصدم بخيبة الأمل حينها تجد أن الآخرين قد تنكر والما كنت قد قدمته لهم من أعمال حسنة، حيث ـ للأسف ـ أن الكثير من البشر لا يحفظ للآخرين مواقفهم الإيجابية، وهذا ما يعمل على توتر الأشخاص الذين كانت لهم مواقف حسنة مع الآخرين. (البستاني، ٢٠٠٠: ١: ٢١٧).

لذلك يتعين على الإنسان المؤمن أن يستهدف في أعماله رضا الله عزّ وجل، وأن تكون معاملته معه سبحانه وتعالى، وأن يلغي من حساباته أية منفعة متوقعة من الآخرين، ليجنب نفسه الإحباط فيما لو لم يكونوا أسوياء، ولكي يؤمن بأن الجهة التي توزع النفع والمكافاة هي السماء لا غير.

# نقد تعلم القوانين الاجتماعية

فرضية تعلم القوانين تصطدم مع التصور الإسلامي لسبيين، الأول: الجبر وسلب عملية الاختيار من الإنسان، لأنها تصرح بأن الناس مبر مجون على تعلم القوانين التي تعمل على الحفاظ على وجودهم، ومنها القوانين الاجتهاعية التي ينتج عن ممارستها استمرارية بقائهم مثل التعاون وتقديم المساعدة، فالإنسان يمتلك حرية الاختيار في قناعاته وسلوكه، يقول تعالى ﴿وَقُلِ الْحُقُّ مِنْ رَبِّكُمْ فَمَنْ شَاءَ فَلْيُؤْمِنْ وَمَنْ شَاءَ فَلْيُؤْمِنْ وَمَنْ شَاءَ فَلْيُؤْمِنْ وَمَنْ شَاءَ فَلْيُؤْمِنْ وَمَنْ شَاءَ فَلْيُكُمُرُ ﴿ (الكهف: ٢٥ ) ويقول: ﴿لَا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشُدُ مِنَ الْغَيِّ ﴾ (البقرة: ٢٥٦). والسبب الثاني: إن الهداية للمبادىء الخيرة أمر تكفل به سبحانه وتعالى، ولا علاقة لعملية استمرارية النسل فيها، يقول تعالى: ﴿وَهَدَيْنَاهُ السَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا ﴾ بمعنى الخير والشر، ويقول سبحانه كذلك: ﴿إِنَّا هَدَيْنَاهُ السَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا ﴾ (الإنسان: ٣) وقد مرت بنا آية إلهامية الخير والشر ﴿وَنَفْسٍ وَمَا سَوَّاهَا ﴿ (٧) فَأَهُمَهَا فَجُورَهَا وَتَقُواهَا ﴾ (الشمس: ٧-٨).

إن التعامل مع الإنسان على كونه مخلوق تحركه دوافع بيولوجية هدفها مواصلة البقاء دون أن يكون له خالق، وقيم خالصة، وقناعة، وإرادة، واختيار محاولة تستهدف مساواة البشر مع أدنى الكائنات الحيوانية والنباتية، وتحاول تأصيل فكرة البقاء للأقوى في الحياة، وهذا ما أوضحنا رفضنا له.

## ٢-١-٣ نظرية التبادل الاجتماعي: الربح والخسارة

بالرغم من اعتراض علماء النفس الاجتماعي على تفسير أصحاب نظرية الاتجاه التطوري للسلوك الاجتماعي الإيجاب، فإنهم يجدون أن ثمة تو افقاً بينهم وبين ما تضمنه التفسير المشار إليه، وبخاصة قولهم بأن السلوك الإيثاري يستند إلى المصلحة الشخصية الذاتية، بل أكثر من ذلك، فأصحاب نظرية التبادل الاجتماعي يذهبون إلى أن الكثير من الأفعال التي نقوم بها تهدف إلى تحقيق أكبر قدر من الربح، وتقليل أكبر قدر من التكاليف (Thibaut & Kelley, 1959). الفرق بين هذين النظرتين يتعلق بأن أصحاب نظرية التبادل الاجتماعي لا يعتبرون التطلع الربحي المذكور مرتكزاً على العامل التطوري أو الوراثي لبناء الإنسان، وينفون وجود علاقة بيولوجية تدفع نحو تحقيق ما نتطلع اليه من مكاسب. فهم يعتقدون بأن علاقة البشر فيها بينهم تهدف إلى تحقيق الربح الاجتماعي، وتقليل التكاليف الاجتماعية نظير ما يجرى في حياة الأسواق المالية، فالكل يسعى للحصول على أكبر قدر من الربح، وتقليل التكاليف.

طبيعياً، إن علماء النفس الاجتماعي لا يريدون بهذا القول أن الناس تحمل معها قراطيس للملاحظات يدونون فيها كل ما يتصر فونه مع الآخرين، وما يتصر فه الآخرون معهم على غرار وضع إشارات الزائد والناقص لكي يجروا عمليات حساب تجاه معاملاتهم الاجتهاعية... فالنظرية أعلاه تشر إلى أننا نحتفظ بها يتعلق بالأرباح والتكاليف الخاصة بعلاقاتنا الاجتماعية بنحو ضمني وليس بنحو واضح وصريح، فالمساعدة ـ على سبيل المثال ـ يمكن أن تعتبر ـ عبر مختلف الطرق والأساليب ـ نوعاً من الكسب والربح، وكما عرضنا في (مبدأ التبادل المنفعي) فإن مساعدة شخص معين يزيد من فرصة مساعدة ذلك الشخص لنا في المستقبل، ولهذا فالمساعدة هي نوع من الاستثمار المستقبلي. إلى جانب ذلك، فإن مساعدة الآخرين يمكن اعتبارها نوعاً من المكافأة الذاتية من قبيل الحصول على الشعور بالقيمة الذاتية من قبيل الحصول على الشعور بالقيمة الذاتية (Aronson et al, 2007).

## نقد نظرية التبادل الاجتماعي

من الجوانب الشديدة الملاحظة في نظرية التبادل الاجتهاعي، هو ما تؤكد عليه النظرية من أن الناس لا يَقدِمون على مساعدة الآخرين الإ في حالة اعتقادهم بأن الربح الذي يحصلون عليه من المساعدة المقدّمة أكبر من التكلفة المبذولة، فالنظرية المذكورة لا تعتقد بوجود إيثار حقيقي يصدر عن شخص ما على حساب مصلحته الشخصية. مساعدة الآخرين تأتي ـ فقط ـ في حالة توقعهم الحصول على نفع أكبر من الجهد المبذول. أصحاب هذه النظرية يشككون بوجود إيثار خال من الشوائب يقدّمه الناس دون أن تكون لهم مصلحة من ورائه.

إن أبسط رد يمكن توجيهه لأصحاب النظرية أعلاه ـ وبالفعل قد أشار المعترضون عليهم بنفس الكلام الآتي ـ: إذا كنتم تعتقدون بأن كل ما يصنعه الناس من مساعدة اجتماعية تختفي وراءه المصلحة الشخصية ـ ولا توجد لديهم حجج أو براهين غير هذا فحسب ... فكيف نستطيع تفسير ما يقوم به بعض الناس من تقديم حياتهم من أجل الآخرين، مثل مشاهدات الكثير من الحوادث والوقائع في العالم، وبخاصة قصص رجال الأمن والناس المدنيين الذين كانوا يصدون تفجير أحد الأرهابيين لنفسه، ممن يرتدون الأحزمة الناسفة ويحتضنونه لكي يحموا الناس الآخرين، أو الدخول في الأبنية التي تلتهبها النيران لإخراج المحاصرين فيها، أو النزول إلى الأنهار لإنقاذ الغرقي ومنهم من غرق وهو ينقذ الغرقي.

ماهو الربح الذي يمكن تعويضه من الآخرين بعد أن يفقد الإنسان حياته؟ وهل

التثمين الذي سوف يحصل عليه من الناس ينفعه بعد موته؟ أو هو أغلى ثمناً من الحياة؟ ربها يجيب البعض بأنهم يحصلون على أجر آخروي، وهذا ما سوف نجيب عليه لاحقاً، بيد أن فيهم الكثير ممن لا يؤمنون بالله وبالثواب الأخروي.

في الواقع إن الطابع المادي هو الغالب على أصحاب هذه النظرية، فالقيمة الذاتية المادية هي المرجعية الأساسية لسلوك الناس عندهم، وهذا ما ترفضه القيم الدينية وبخاصة الإسلامية، وما ترفضه الكثير من الاتجاهات المعرفية ذات الطبيعة الإنسانية لأنها تتعارض مع قيم الفطرة الإنسانية، والقيم الروحية النبيلة التي سارت عليها البشرية.

التصور الإسلامي يؤكد على أن الناس مجبولة على حب الخبر ومزودة بمعرفته فطرياً، وليس من الضروري أن تنطلق من المنفعة في مساعدة الناس بل وحتى مساعدة الحيوانات والنباتات، وغيرها من كائنات، فالدافع يجد أحياناً مصدره في الفطرة السليمة ﴿ فِطْرَةَ اللهُ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا تَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللهَّ ﴾ (الروم: ٣٠). كما أكَّد على وقوع الإيثار وإمكانية ممارسة هذا السلوك عبر العديد من نصوصه، حيث أشار أحد النصوص القرآنية ـ على سبيل المثال ـ إلى تطبيق المسلمين للسلوك الإيثاري في حياتهم، مقدّمين الآخرين على أنفسهم بالرغم مما بهم من فاقة وحاجة، حيث تنازل الأنصار للمهاجرين عن غنيمة إجلاء يهود بني النضير من المدينة، و رضوا أن يقسمها رسول الله على فقراء المهاجرين فقط ـ حسب ما يشير المفسرون ـ، ولم يشاركوهم بها بالرغم من أنهم تقاسموا معهم ديارهم وأموالهم (الطباطبائي، ١٩: ٢٠٩). ولم تكن دوافعهم وراء هذا السلوك دوافع نفعية، فلو كانوا ينطلقون في سلوكهم من المنفعة الذاتية، ويمنحونها الأولوية في معاملاتهم لما قدّموا الغير على أنفسهم مع شدة احتياجهم لما تنازلوا عنه للآخرين، يقول النص القرآني: ﴿وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ ﴾ (الحشر: ٩). والخصاصة هي الفقر والحاجة، وهذا ـ بالنسبة إلينا ـ من الأدلة القطعية على أصالة السلوك الإيثاري، وبطلان تفسير التبادل الاجتهاعي أو الربح والخسارة، ذلك أن الله المطلع على حقائق الأمور وبواطن إلإنسان يصف فعل تلك المجموعة المؤمنة بالإيثار، فلا معنى بعد ذلك للإصغاء إلى المعارضين.

بقي أن نقف عند اعتراض طرحه البعض، يتعلق بنفي فكرة الإيثار أو تجريد المؤمنين منها، ذلك لأنهم يهدفون من وراء أعهالهم الأجر الأخروي، والأجر الأخروي يتعارض مع مفهوم الإيثار، كها يدعي البعض. والشيء الغريب في الاعتراض المذكور هو مساواة المنفعة الدنيوية التي يسعى بعض الناس للظفر بها من خلال تقديم المساعدة إلى البعض الآخر بالمنفعة الأخروية المستمدة من الله سبحانه وتعالى. فالإيثار المطروح في البحث الذي بين أيدينا يحوم حول مسألة وجود بعض الناس عمن يعملون على مساعدة وإسعاد الآخرين بهدف موضوعي محض، لا لشيء إلا لحبهم وإيهانهم بعمل الخير، وبمعنى آخر، إنهم لا يستهدفون مصلحة ذاتية مقابل ما يقدّمونه. وقد نفت بعض الاتجاهات النفسية في تفسير السلوك الإنساني وجود مثل هذا السلوك الخالص، إذاً النقاش يدور في إطار المنفعة بين الناس وعلى مستوى الحياة الدنيا، وأما التطلع إلى الانتفاع الآخروي فهو أمر أخر، فهو يمثل الخير الذي نعتقد بدفعه الناس فطرياً لمارسة السلوك الإيثاري الخالص نفسه، ولا إشكال في طلبه والتزود منه حتى على الصعيد الدنيوي.

يُضاف إلى ذلك، إن طلب التعويض من الله طلب موضوعي، وليس طلباً نفعياً ذاتياً مشوباً بالمصلحة، لأنه محاولة باتجاه الارتقاء والتكامل والتسامي، ذلك أننا نطلب من جهة تمثل القدرة والهيمنة والغني... وطلب رضاها لا يعتبر أمراً نفعياً على غرار ما يستهدفه البشر من منافع دنيوية، وهو تعامل مع الغيب وليس مع الزمن الذي يحكم حياة الإنسان، ثم إن الآية القرآنية أوضحت بأن الأسوياء من البشر قالوا: ﴿لاَ نُرِيدُ مِنْكُمْ جَزَاءً وَلاَ شُكُوراً ﴾ ولم يقولوا: لا نريد من الله تعالى جزاءً ولا شكوراً، وليس من اللياقة في شيء أن يرفض العبد ما فرضه له سيده من عطاء، والمتدبر بدقة في الفرق

بين الحالتين يجد أن المنفعة تأتي نتيجة سلوك إيجابي قام به الفرد، وليس سلوكاً حائماً على الذات. علماً بأن التوصيات الإسلامية تأمرنا بتمحيض أعمالنا لله تعالى، وأن لا نتطلع إلى المكافأة، بل التوصيات تشير إلى أن كل ما عندنا من خير فهو من الله، وأن مصدر ما نقترفه من حسنة هو الله وليس نحن ﴿ مَا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنَ الله َّ وَمَا أَصَابَكَ مِنْ سَيُّنَّةٍ فَمِنْ نَفْسِكَ ﴾ (النساء: ٧٩). ونحن لا نملك لأنفسنا نفعاً ولا ضرر ﴿أَقُلْ لَا أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلَا ضَرًّا إِلَّا مَا شَاءَ الله ﴾ الأعراف: ١٨٨). لذلك فنحن لا نستحق أجراً على أي عمل يصدر منا، لأن مانح العمل الصالح هو الله سبحانه وتعالى، وإنما هو من فضله ولطفه عزّ وجل بنا أن جعلنا من المستحقين بأعمالنا الأجر الآخروي.

نكتفي بهذا القدر من الشرح خشية الخروج عن خطة الدراسة، وإن كان هناك المزيد مما يقال بالصدد عينه.

## ٣-١-٣ التعاطف والإيثار: الدافع الخالص للمساعدة

سي دانيل باتسو ن C. Daniel Batson من أكبر الباحثين الغربيين المدافعين في مجال علم النفس الاجتماعي عن فكرة وجود المساعدة الخالصة أو الإيثار الخاص، والدافع الوحيد وراء مساعدة البعض من الناس هو الخير (Batson, 2011). وقد كرّس وقتاً طويلاً للبرهنة على فرضيته، حيث أنكر على القائلين بأن بعض الناس يصدرون عن دوافع ذاتية (أنانية) في تقديمهم المساعدة للآخرين من قبيل إزاحة التوتر الذي يحصل لهم نتيجة مشاهدة بعض الأشخاص المصابين أو الطالبين للمساعدة، فإن عدم مساعدتهم يتسبب بارتفاع حجم التوتر لديهم، وهذا ما يدفعهم لتقديم الساعدة.

باتسون كان يصر على أن ثمة دوافع إيثارية خالصة تحمل بعض الناس على مساعدة بعضهم البعض الآخر، وأن هذه المساعدة هي بهدف المساعدة، ولا تستبطن منفعةً ذاتية حتى لو أدت المساعدة نفسها إلى أذيتهم، أو بذل التكاليف الباهضة , (Batson & Shaw, عنى لو أدت المساعدة نفسها إلى أذيتهم، أو بذل التكاليف الباهضة , (1991.

الإيثار الخالص ـ حسب تصوره ـ مسألة تحدث متى ما شعرنا بالتعاطف مع الشخص المحتاج إلى المساعدة، ففي هذه الحالة سوف نعيش حالة الشخص المحتاج إلى المساعدة، ونشعر بها يشعر فيه، كها لو أننا نمر في نفس تجربته تماماً:response (e.g. sympathy, compassion) congruent with the [...] welfare of another (e.g. sympathy, compassion) person (Batson & Oleson 1991) أو بكلمة تقريبية (الاستجابة العاطفية المتجهة إلى شخص آخرمن قبيل التعاطف أو الرحمة، تنسجم مع رعاية الشخص الآخر) وهذا الشعور بالتعاطف يقود إلى تحريك الدوافع الإيثارية من أجل تخفيف معاناة الآخر.

تصور أنك أثناء التسوق في أحد الأسواق، شاهدت رجلاً يحمل طفلاً صغيراً بيده، وفي اليد الأخرى يحمل سلة من الحوائج، وفجأة سقطت من السلة بعض الأشياء، فإذا أراد أن يرجع تلك الأشياء التي سقطت فسوف تقع سائر الأشياء من السلة، أو ربها سقط الطفل من يده.

هل سوف تقوم بمساعدته لإعادة الأشياء إلى السلة أم لا؟

حسب تصور باتسون أن الأمر يتوقف في البدء على إجابة السؤال القائل:

هل تشعر اتجاه ذلك الرجل بالتعاطف أم لا؟

إذا كانت إجابتك بنعم فمن المؤكد أنك سوف تساعده، بغض النظر عمّا يدفعك إلى ذلك الفعل، فهدفك هو تخفيض التوتر الذي يتعرض له الشخص المذكور في المثال أعلاه، وليس للحصول على شيء شخصي.

هذا هو بالتحديد محور فرضية التعاطف والإيثار لباتسون empathy-altruism) هذا هو بالتحديد محور فرضية بالتعاطف مع شخص ما، فإننا سوف ننطلق

لمساعدته وبدوافع إيثارية خالصة، دون أن نفكر بالحصول على شيء من وراء العمل نفسه (Aronson et al, 2007).

وفي الوقت الذي لا تجد تعاطفاً مع الشخص المحتاج إلى المساعدة تبدأ ـ حسب تصور باتسون ـ نظرية التبادل المنفعي التي تطرقنا إليه سلفاً بالعمل. ماذا سوف أحصل عليه من وراء هذا العمل؟ فإذا وجدت مؤشراً إيجابياً من قبيل: استحسان الشخص المعنى بالمساعدة (كالشخص الذي افترضنا مواجهته في السوق) أو استحسان المشاهدين لعملك، فسو ف تنطلق بمساعدته، وإذا لم تجد ثمة مؤشر أيومض بمنفعة فسوف تستمر فيها كنت مشغو لأ فيه، وتذهب إلى حال سبيلك.

## نقد فرضية الإيثار والتعاطف

المشكلة التي تواجه باتسون ومؤيديه أو التي أثارها عليه المعترضون هي صعوبة التحري عن حقيقة الدوافع للسلوك الاجتماعي، فالسلوك الاجتماعي شائك ومعقد ومن غبر الممكن معرفة الأسباب الفعلية لهذا السلوك او ذاك. اذا شاهدت شخصاً يقدّم المساعدة لشخص آخر، فكيف تتسنى لك معرفة أن الشخص الذي يحاول المساعدة يقوم بذلك العمل بدافع التعاطف أو بدوافع شخصية أخرى مثل الحصول على مكافأة اجتماعية؟

وقد حاول باتسون البرهنة على فرضيته المشار إليها، بأجراء العديد من التجارب والبحوث النفسية المحكمة والطريفة بنفس الوقت, Batson, 2002; Batson & Powell, والبحوث النفسية المحكمة والطريفة بنفس (2003. لا أجد ضرورة من عرضها وبإمكان المهتمين الرجوع إلى المصادر المذكورة، وبخاصة إلى (Brehm & Kassin, 1996) للاطلاع عليها.

والمهم في البين، أن نتائج التجارب التي قام بها مع فريقه تؤكد وجود الإيثار الخالص في لحظة إحساس الناس بالتعاطف اتجاه الآخرين. بيد أن المعترضين لم يقتنعوا بالنتائج التي توصل اليها باتسون، وتشبثوا بموقفهم المنكر لمعرفة النوايا الحقيقية لمن يقدّم المساعدة.

إسلامياً، لا نجد ضرورة في التحري عن نوايا الناس، فمعرفة السرائر أمر احتفظ به سبحانه وتعالى لوحده، وهذه واحدة من مصاديق رحمة الله على البشر، حيث السياح للناس بذلك يدعو إلى الكراهية، وعدم الثقة، وقطع مبادرات العمل الإيجابي في الحياة. وإلى جانب آخر، فالإسلام أمرنا بحسن الظن ببعضنا البعض الآخر، وعدم التشكيك بأفعال الناس ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا اجْتَنِبُوا كَثِيرًا مِنَ الظَّنِّ إِنَّ بَعْضَ الظَّنِّ إِثْمٌ ﴾ (الحجرات: ١٢)، كما أمرنا بالإحسان لمن يحسن إلينا ﴿ هَلْ جَزَاءُ الْإِحْسَانِ إِلَّا الْإِحْسَانُ ﴾ (الرحمان: ٠٦). دون التفتيش عن مقاصد المحسن، فتشجيع السلوك الاجتماعي الإيجابي أمر إيجابي يعود على المجتمع بالفائدة حتى لو شابت نوايا الناس بعض شوائب الذات، لأننا نعتقد أن ممارسة عمل الخير كفيلة ـ بمرور الزمن ـ بتذويب كل ما يعلق بالعمل من مقاصد غير موضوعية، وايصال المهارسين لتلك الأعمال الى مستوى الخلوص في العمل، مع التأكيد من جديد بأن الشخصيات السوية لا تعمل إلا ماهو خالص من الأعمال، كما حكى الله لنا عبر العديد من آيات القرآن الكريم عن المخلصين الذين لا يطلبون إلا رضاه، ومنها ما كشفه عن بواطن أهل البيت الله الله عن بواطن أهل البيت الله الله على الله على على الله حُبِّهِ مِسْكِينًا وَيَتِيمًا وَأَسِيرًا (٨) إِنَّمَا نُطْعِمُكُمْ لِوَجْهِ اللهَّ لَا نُرِيدُ مِنْكُمْ جَزَاءً وَلَا شُكُورًا﴾ (الإنسان: ٨ ـ ٩).

بقي أن نؤكد على ما ورد في (فرضية الإيثار والتعاطف) من آراء غير مقبولة بالنسبة إلينا، فبالرغم من احترامنا للجهود المبذولة على تأصيل مفهوم المساعدة، والدفاع عن الطابع الإنساني في السلوك البشري إلا أننا نرفض قبول الفكرة القائلة بأن الإيثار لا يصدر عن الشخص إلا في حالة إحساسه بالتعاطف مع المحتاجين إلى المساعدة، وإذا لم يكن للتعاطف دوراً، فيبرز التفكير بالربح والخسارة الاجتماعية، وعلى ضوء التقييم

الذي يجريه الشخص للواقع يقدّم المساعدة أو يمتنع عنها.

إن منظومة القيم الإسلامية توجب وتندب إلى إغاثة الملهوف ونصرته، وتقديم المساعدة لكل محتاج عبر مختلف مستوياتها، والمصادر الإسلامية غنية بالاستشهاد في هذه المسألة، فهناك فصول خاصة للنصوص الواردة بالشأن ذاته مثل قوله الشيُّة: «من أصبح لا يهتم بأمور المسلمين فليس بمسلم». وقال السلمين فليس أصبح لا يهتم بأمور المسلمين فليس منهم، ومن سمع رجلاً ينادي يا للمسلمين فلم يجبه فليس بمسلم» (الكافي، د.ت: ٢: .(1.7

ولا تقف المسألة عند حدود الهوية الإسلامية فحسب، بل الإسلام يفتح بوابات تصدير الخير إلى كل أفراد الأسرة الإنسانية حتى المخالفين، مثل قوله تعالى: ﴿لَا يَنْهَاكُمُ اللهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُمْ مِنْ دِيَارِكُمْ أَنْ تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ إِنَّ اللهَّ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ ﴾ (الممتحنة: ٨)، وقوله تعالى: ﴿وَإِنْ أَحَدٌ مِنَ الْمُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ فَأَجِرْهُ ﴾ (التوبة: ٦). وإن كانت الغاية من هذه الإجارة هي توصيل مبادئ الله إليه، كما ذهب صاحب تفسير الميزان (رحمه الله) إلى ذلك (الطباطبائي، ١٩٩٧: ٩: ١٥٩). فتوصيل مبادئ الله إلى الآخرين، وتهيئة الظروف الأمنية للتعرف عليها، واختيارها بحرية،... من أجل مراتب تقديم المساعدة إلى الآخرين.

وعن أبي عبد الله الصادق عَلَيْكِم قال: قال رسول الله عَلَيْ : «الخَلقُ عِيَالُ الله، فأحبُ الخَلقِ إلى الله مَن نَفَعَ عِيَالَ الله، وأَدخَلَ على أهل بَيتٍ شُروراً» (الكافي، د.ت: ٢: ٢٠٢). وعنه عَلَيْكِ ﴿ أَسْئِلَ رسولُ اللهَ اللهِ عَنْ أَحَبُّ الناسِ إلى الله؟ قال: أَنفَعُ الناسِ للناسِ» (الكافي، د.ت: ۲: ۲۰۲).

وأما النصوص الحاثة على المساعدة والتراحم والتعاطف والبر والإحسان والمعروف فهي من الكثرة بمكان، نذكر على سبيل المثال: قول الإمام أبي عبد الله الصادق عليه الله الصادق عليه الله المادق «تَوَاصلوا وتَبَاروا وتَرَاحَمُوا وتَعَاطَفُوا» وقوله على المسلمين الاجتِهَادُ في المسلمين الاجتِهَادُ في التَّوَاصُلِ، والتَّعَاوُنُ على التَّعَاطُفِ والمُواسَاةُ لأهلِ الحَاجَةِ، وتَعَاطُفُ بَعضِهِم على بعض، حتى تَكُونُوا كما أَمَرَكُمُ اللهُ عزَّ وجَلَّ: ﴿رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ ﴾ مُتَرَاحِينَ، مُغتَمِّينَ لَما غَابَ عنكم مِن أمرِهِم، على ما مَضَى عليه مَعشَرُ الأنصارِ على عَهدِ رسول الله الله الكافي، دت: ٢: ١٠٩).

وهناك جمهرة من النصوص فيها يتعلق بقضاء الحوائج وإدخال السرور على قلوب المؤمنين، بإمكان المهتمين الرجوع إليها في مضانها.

لهذا وغيره، وجب التأكيد على ان تقديم المساعدة مسؤولية اجتهاعية تدخل احياناً ضمن دائرة الوجوب الكفائي حسب أصول الشريعة الإسلامية، وفي أحيان أخرى تبقى في دائرة الندب. ولا مكان للعواطف فيها، وبغض النظر في أن يحصل عندنا تعاطف أو لا. مع أن المسلم السوي مطالب بتوفره على التعاطف مع القضايا الإنسانية جميعاً، وليس من مسؤوليتنا نبش قلوب الناس للتعرف على دوافعهم الحقيقية لما يقومون فيه من أعهال، كها أن الحسابات المادية فأمر مرفوض من كل الوجوه، لأن المؤمن يتوخى رضا الله تعالى قبال ما يقوم به من أعهال حسنة، ولا ينطلق من منطلق مكافآت الناس له.

# ٢.٢.٣ السمات الشخصية والإيثار

اهتم الباحثون النفسيون في معرفة طبيعة السلوك الإيثاري ودراسة مختلف جوانبه، ومن بينها البحث عن علاقة السهات الشخصية بالسلوك الاجتهاعي الإيجابي بعامة والسلوك الإيثاري بنحو خاص, Penner, Fritzsche, Craiger & Freifeld, 1995; Penner, وقد طرحت العديد من الأسئلة الباحثة عن إمكانية وجود علاقة بين الأمرين من قبيل:

هل يمكن تحديد قابلية الأشخاص للسلوك الإيثاري من غيرهم عبر صفاتهم الشخصية؟

وإلى أية مديات يمكن أن يكون بعض الأشخاص إيثاريين بالمقارنة مع غيرهم؟ وقد أجريت عدت تجارب لمعرفة ما لو أن ثمة علاقة بين الصفات الشخصية والسلوك الاجتماعي الإيجابي، وأغلب النتائج أشارت إلى عدم وجود علاقة بين الإثنين، ولم تتم البرهنة على الفرضيات المطروحة حول المسألة، فلم يتوصل الباحثون إلى أن الأشخاص الذين كانوا قد أظهروا سلوكاً إيثارياً في الحالة (أ) قد تكرر سلوكهم الإيثاري في الحالة (ب)، بمعنى آخر، لم يتسن التنبؤ بسلوك الأفراد أنفسهم حينها تتغير الظروف أو الحالات. مضافاً إلى أن الأشخاص (أطفالاً وبالغين) الذين حصلوا على درجات عالية من السلوك الإيثاري في الاختبارات التي أجريت لهم، لم يختلفوا في التجارب التطبيقية والعملية عن الأشخاص الآخرين ممن حصلوا على درجات قليلة Batson, 1998; Magoo) .& Khanna, 1991)

طبيعياً، هذا لا يعني عدم وجود اختلاف بين شخص وآخر في السلوك الإيثاري من قبيل تصور أن أسامة بن لادن سوف لن يختلف عن الأم تريزا التي قضت حياتها في مساعدة الفقراء، حسب قول أحد الباحثين الغربيين (Aronson et al, 2007). غاية الأمر، لا يمكن الاعتاد على عامل السات الشخصية بنحو مستقل للتنبؤ بالسلوك الإيثاري، حيث يتعين الأخذ بنظر الاعتبار العوامل الأخرى الشديدة الصلة مثل: الظرف الذي يمر به الإنسان، الاختلاف بين الجنسين (ذكر أو انثي)، الثقافة التي يترعرع فيها، وحالة الشخص المزاجية في ذلك الوقت.

إسلامياً، تؤكد منظومة المعرفة الإسلامية ـ في هذا المجال ـ على دور التربية والتنشئة الاجتماعية على القيم النبيلة، فالأمر لا يتعلق بالسمات الشخصية بقدر ما يتعلق بالقدوة الحسنة، والتدريب من الصغر على عمل الخير.

المساعدة قيمة إسلامية وإنسانية يجب ممارستها سواء اتصف بها بعض الأفراد نتيجة كثرة المارسة أم لم يتصفوا بها، فعدم الاتصاف لا يعطى مبرراً لعدم المارسة، ولا يعطينا الإذن بالبصم على هذا الشخص أو ذاك، ووصمه بفاقد للسلوك الإيثاري، حيث يبقى هذا السلوك وغيره من التحديات التي تواجه الإنسان وتتطلب منه مجاهدة نفسه، وصيانة إرادته الخيرة.

#### ٢.٢.٣ الاختلاف بين الجنسين في السلوك الإيثاري

من المسائل التي أولاها الباحثون النفسيون عناية البحث هي مسألة الاختلاف بين الجنسين ـ الذكورة والأنوثة ـ وعلاقة هذه المسألة بمزاولة المساعدة كسلوك اجتماعي إيجابي في الحياة، والسؤال الذي انطلقوا منه هو:

هل يوجد اختلاف في ممارسة المساعدة بين الرجل والمرأة؟

بالرغم من قلة الدراسات المنصبة على دراسة هذه المسألة، إلا أن الباحثين يشيرون وسبب ما توصلوا إليه من نتائج - إلى أن ثمة اختلاف في نوعية تقديم المساعدة وليس في أصل المساعدة، ففي القضايا التي تتطلب المساعدة فيها إلى التعرض إلى الخطورة والمشقة الجسدية الكبيرة، أظهرت النتائج تفوق الرجال على النساء، وفي القضايا التي تتطلب الرعاية الطويلة المدى، فالنتائج أظهرت تفوق النساء على الرجال. وذلك أن جميع المجتمعات تمتلك قياً وقوانين اجتهاعية خاصة، يتم من خلالها توجيه سلوك الأفراد، وتحديد ماهو مسموح فيه وماهو محظور، ومن بين هذه القوانين الاجتهاعية ما يخص طبيعة سلوك المرأة والرجل، أو ما يتوقع من المرأة والرجل أن يقومان به. فالرجل على طبيعة عاطفية، حيث يجب أن يكتم عواطفه الحزينة والمؤلمة... في حين يسمح للمرأة بالبكاء واظهار الجزع، كها ينبغي عليها أن تظهر الرقة والحنان والرعاية، وأن تقوم بالأعمال التي يقوم بها الرجال في المجتمع العربي.

لذلك على التحديد، فإن البحوث المخصصة لدراسة عينات من شعوب متعددة تشسر إلى أن ثمة تو افقاً كبيراً فيها يتعلق بميل النساء إلى تقديم المساعدة الخاصة بالرعاية، مثل تقديم المساعدة إلى المعاقين وإلى كبار السن وما شابه ذلك. بالمقابل فإن الرجال يبادرون إلى تقديم المساعدة في حوادث الغرق والحرائق والانفجارات، وغيرها من مسائل مشاجة (Flanagan, Bowes, Jonsson, Caspo & Sheblanova, 1998). ولعل أشبه مصداق على المعطيات المتقدمة اشتغال النسبة العظمى من النساء في قطاع الرعاية الصحية كممر ضات، وكذلك في دور العجزة، ومراكز العناية بالأطفال، في حين نجد عزوف من قبل الرجال عن الاشتغال في المجالات المذكورة، وانخراطهم في الأعمال الأخرى المتطلبة للخشونة واستعمال القوى الجسدية، وهذا لا يعني عدم الاشتغال في المجالات العلمية والمهنية الأخرى.

إسلامياً، تؤكد منظومة المعرفة الإسلامية على أصل الموضوع، وهو السلوك الاجتماعي الإيجابي (المساعدة) وليس على أشكاله وأنهاطه ومستوياته بالنسبة الى المرأة والرجل. نحن نقّر بتأثير الثقافات الاجتماعية . كما سوف نبحث ذلك في الموضوع المقبل . على صياغة السلوك الفردي والاجتماعي بيد أن الجميع مطالب بتقديم المساعدة حسب الضوابط الشرعية، ولا قيمة حينها للأعراف الاجتماعية فيها لو كانت هناك حاجة إليها، من قبيل حدوث بعض الكوارث البيئية أو الحروب أو الأزمات الاقتصادية الحادة أو فقدان العنصر الذكوري،... فعلى المرأة في هذه الحالات تقديم المساعدة، وعدم الامتناع بسبب الخروج على الأعراف المسيطرة. كما يتعين على الرجل تقديم المساعدات التي تميزت المرأة بتقديمها نتيجة الأعراف والقوانين الاجتماعية المشار إليها مثل الرعاية والاعتناء بأصحاب الاحتياجات الخاصة، ورعاية المرضى والأطفال إذا تطلب الأمر، وعدم الإصغاء إلى صوت العرف المذكور.

#### ٣.٢.٣ الاختلافات الثقافية والسلوك الاجتماعي الإيجابي

أولى الباحثون الغربيون مسألة الاختلافات الثقافية عناية كبيرة، وبخاصة الاختلافات بين الثقافة الغربية والغير غربية، وكانت أغلب المقارنات الدراسية ـ حسب تتبعنا ـ بين الثقافة الغربية والآسيوية، والسؤال الذي كانوا ينطلقون منه في هذا السياق هو:

هل للثقافة الفردانية الشخصانية ـ وهي سمة أغلب الشعوب الغربية المعاصرة ـ تأثير على استعدادية الناس لمساعدة الآخرين؟ أم دور الثقافة الاجتماعية ذات الترابط الوثيق بين أعضائها ـ وهي السمة العامة للشعوب الآسيوية ـ أكبر؟

الباحثون يؤكدون على أن الثقافات التي ترتكز على الشعور الجمعي أو الانتهاء الاجتهاعي الشديد، تكون إمكانية التنبؤ بتقديم أفرادها للمساعدة كبيرة جداً، ذلك بسبب الثقافة التي نشؤا عليها، حيث تؤكد تلك الثقافة على تقديم الآخر على الذات. كها توصلوا الى أن الناس ـ في جميع الثقافات ـ ينظرون في تقديم المساعدة الى الأشخاص الذين ينتمون اليهم أسرع من الأشخاص الغرباء عنهم، أو ما يصطلح عليه بـ (المجموعة الداخلية) أو بـ (in-group).

ففي كل مكان من العالم يتحرك الناس بنحو أقل سرعة في تقديم المساعدة الى الغرباء عنهم (المجموعة الخارجية) أو (out-group) وفقاً لما أشار إليه البحث الذي قام به بروير و برون (Brewer & Brown, 1998).

وقد وجد العديد من الباحثين الغربيين عند الثقافات الاجتهاعية ذات الطبيعة الجمعية أو الانتهاء الاجتهاعي الشديد (collectivist cultures).... أن تلبية احتياجات أعضاء المجموعة الخاصة مقدم على الأشخاص من خارج إطار المجموعة الخاصة، فالناس تميل لتقديم المساعدة إلى المقربين إليهم، أو ممن يشتركون معهم في الروابط الاجتهاعية

الخاصة مثل العرق، والبلد، والنسب، والدين،... الخ Miller, Berssof & Harwood, الخاصة مثل العرق، والبلد، (هم) و (نحن) و (هم) 1990; Mohgadam, Taylor & Wright, 1993. وذلك أن الحد الفاصل بين (نحن) و حاد للغاية، فإذا أردت ـ على سبيل المثال ـ أن تحصل على المساعدة، فعليك أن تربهم أنك تنتمي إليهم أو أنك واحد منهم. هذه الحقيقة تعم جميع الشعوب المنتمية للثقافة الاجتهاعية ذات الترابط الوثيق، كما يقول الباحثون الغربيون (Ting & Piliavin, 2000).

#### نقد نظرية الاختلافات الثقافية

الدارسون المعنيون مذه الدراسات يؤكدون على أن المسألة لا تخضع للتقسيم المذكور (غربي أو غير غربي) فهناك العديد من الشعوب والدول التي تقع ضمن الجغرافية الغربية إلا أنها تختلف في تبنيها لهذه المسألة وغيرها عن الشعوب والدول الغربية الأخرى. الأمر تحدده ثقافة كل مجتمع على حدة، فالثقافة التي تشدد على المساعدة والإحسان، فإن استجابة أفرادها لتقديم المساعدة سوف تكون سريعة حتى مع الغرباء، كما أكَّد بحث يانوف وزميله ليغات ذلك عبر تجربته التطبيقية في الشوارع المزدحمة بالناس، حيث حاول معرفة استجابة الناس للأشخاص الغرباء عنهم، ممن ينشدون المساعدة (Janof-Bullman & Leggatt, 2002). ففي المدن التي تسيطر عليها الثقافة المثمنّة والداعية للمساعدة، يلاحظ مبادرة الناس لمساعدة الآخرين حتى لو كانوا لا ينتمون إليهم، وفي المجتمعات التي لا تعير لمبدأ المساعدة أهمية كانت النتائج سلبية.

إسلامياً، نجد أن ثمة توافقاً بين النتيجة التي توصل إليها الباحثان يانوف و ليغات، وبين منظومة المعرفة الإسلامية في هذه المسألة، فلا شك أن المجتمع الذي يحث أفراده على ممارسة مبدأ المساعدة، ويمنحها قيمة عالية، فإن أفراده سوف يهارسون المساعدة مع مختلف الناس. إلا أننا نرفض ما توصل إليه الباحثون بشأن الثقافات ذات الطبيعة الجمعية أو الاجتماعية شديدة الترابط، حيث توصلوا إلى أنها تقدّم أعضاءها الخاصين

على غيرهم في تقديم المساعدة، ربيا تكون هذه الدراسات محقة في كشفها عيّا هو كائن حالياً، وليست معنية بالتطرق إلى ما ينبغي أن يكون عليه المجتمع حسب قيم ومبادئ تلك الشعوب، وبخاصة الشعوب الإسلامية منها، حيث غالباً ما يشار إلى الشعوب المنتمية إلى الثقافة الجمعية (collectivist cultures) بالآسيوين، ومن المعلوم أن الثقل الأكس من الشعوب الإسلامية يعيش في آسيا... أقول: إن التوصيات الإسلامية توكد على توزيع الخير والمعروف والإحسان لكافة الناس، وقد أسلفنا إيضاح هذا الموضوع عبر الاستشهاد ببعض النصوص الإسلامية آنفاً، ومن المستهجن تصور المسلم، حينا يمر بشخص مرمى على الأرض وهو يستغيث بطلب المساعدة، أن يقف المسلم ليتساءل عن هوية ذلك الشخص العرقية والدينية والوطنية... الخ فإن استدل على وجود رابطة تصله فيه، تقدّم لنجدته، وان تبين العكس، أعطاه ظهره ومشى، كأن الأمر لا يعنيه... إن تصور مثل هكذا إنسان بدون ضمر أو قلب أمر تستنكره جميع الثقافات الإنسانية، وليس الثقافة الإسلامية التي تربي أفرادها (على وأد الذات وتصدير الحب الي الآخرين). نعم، ثمة أولويات يقرها الإسلام في تقديم بعض الفئات على غيرها في المساعدة مثل وجوب رعاية الوالدين والأولاد والأقربين ضمن الضوابط المقررة في الشريعة الإسلامية، لكن هذا التقديم لا علاقة له بنزعة عنصرية أو انتمائية صرفة، بقدر ما تعنى الالتزام بالمسؤوليات التي رسمتها الشريعة الإسلامية في أبواب الحقوق والواجبات، ولا تحتجز هذه التشريعات المسلمين من تقديم يد العون والإغاثة لأبناء الجنس البشري بغض النظر عن هوياتهم وثقافاتهم.

#### 2.٢.٣ تأثيرات الحالة المزاجية على السلوك الاجتماعي الإيجابي

هل للحالة المزاجية دور في توجيه السلوك الاجتهاعي الإيجابي أم لا؟ ما علاقة المزاج المعتدل أو المزاج الغير معتدل على سلوك الناس الإيثاري؟ من العوامل التي يعتقد الباحثون الغربيون بتأثيرها الكبير على السلوك العام، وبخاصة السلوك الاجتماعي الإيجابي (الإيثار أو المساعدة) هي حالة الشخص النفسية أثناء حصول أمر يتطلب تقديم المساعدة.

لهذا فسوف نقف على ما توصل إليه الباحثون في هذا المجال، لنخضعه للمناقشة العلمية.

#### ١.٤.٢.٣ التأثيرات المزاجية الإيجابية

يعتقد الباحثون الغربيون بأن حالة الشخص المزاجية تؤثر بنحو فاعل على دفعه لمساعدة الآخرين، منطلقين من المقولة الغربية الذاهبة إلى أن: «من يشعر بأن مزاجه جيد، فإنه يعمل جيداً» وقد أجروا عدة بحوث وتجارب للتأكّد من التأثير المذكور على العمل الاجتماعي الإيجابي، فأظهرت النتائج صحة ما ذهبوا إليه. حينها يشعر الإنسان بالارتياح والسعادة كمن ينجح في أداء الإمتحان بنحو جيد، أو يتلقى نبأً ساراً أو يحصل على هدية ثمينة... الخ فإنه يكون على قدر كبير من الاستعدادية من تقديم المساعدة للآخرين، وبمختلف الطرق والمستويات، مثل: التبرع بالمال للأهداف الخبرة، مساعدة الأشخاص الذين أضاعوا بعض حاجاتهم للعثور عليها، مساعدة الأشخاص في بعض الأعمال المنزلية كالبناء والتصليح والنقل، التبرع بالدم، مساعدة الزملاء بالعمل لإنجاز أعمالهم بسرعة وغير ذلك من أعمال حسنة (Carlson, Charlin & Miller, 1988; Isen, 1999).

وقد أشار الباحثون إلى أن هناك ثلاثة أسباب تقف وراء تشجيع الحالة المعتدلة للمزاج الناس على ممارسة السلوك الاجتماعي الإيجابي، وهي كالتالي:

١. تساعدنا الحالة المزاجية المعتدلة على أن ننظر إلى الحياة نظرة إيجابية، وبسبب نظرتنا هذه فإننا سوف ننظر إلى الآخرين أيضاً بنظرة إيجابية، وسوف ننظر إلى الجوانب الجيدة عندهم، ونحملهم على المحمل الحسن. والملفت أن مشاهدة بعض الضحايا

أو المحتاجين للمساعدة، ممن هم معروفون عادة بالإزعاج والتطفل... في حالة اعتدال مزاجنا أو شعورنا بالفرح، سوف يدفعنا الشعور المعتدل نفسه إلى التعامل معهم بتهذيب وعطف وإسراع في تقديم الإسعاف & Carlson et al., 1988; Forgas.

Bower, 1987.

- مساعدة الناس تعتبر واحدة من الطرق الممتازة في تمديد حالة اعتدال المزاج، فإذا كنا في حالة مزاجية جيدة، وواجهنا شخص محتاج للمساعدة، فسوف نشعر بالارتياح الإضافي عبر القيام بدور الرحماء، والمبادرة في مساعدته، لأن عدم المساعدة مع علمنا بضرورة تقديم المساعدة يعمل على سوء حالة الاعتدال المزاجي عندنا Clark (Clark المخرورة تقديم المساعدة يعمل على سوء حالة الاعتدال المزاجي عندنا Sen, 1982; Isen, 1987; Williamson & Clark, 1989)
- ٣. يساعدنا اعتدال المزاج على الاهتهام بذواتنا، والمقصود بالذات هنا هو ما يقابل الموضوعي وليس المعنى الذاتي السلبي،... فقد تبين أن الكثير من الناس لا يهتمون بمشاعرهم الداخلية، وقيمهم الخاصة (العالم الداخلي) مقارنة مع اهتهامهم بها يجري حولهم (العالم الخارجي) (Aronson et al, 2007).

أحياناً نجد أن البعض مهتماً للغاية بعالمه الشخصي (الداخلي)، وأحياناً أخرى ينعدم مثل هذا الاهتمام عند الآخرين.

على أية حال: اعتدال المزاج يسهم في ضخ المزيد من الاهتهام بإنفسنا، وهذا ما يستتبع أن ينسجم سلوكنا مع قيمنا ومبادئنا والأمثلة الصالحة لنا في الحياة، والسبب يعود إلى أن أغلب الناس يعتقدون بقيمة السلوك الإيثاري وفضيلة المساعدة، وبسبب أن اعتدال المزاج يرفع من اهتهامنا بقيمنا ومبادئنا، فإن الاعتدال المزاجي نفسه يحفز على السلوك الاجتهاعي الإيجابي (Berkowitz, 1987; Carlson et al., 1988; Salovey & Rodin, 1985).

#### ٢-٤-٢-٣ التأثيرات المزاجية السلبية

ماذا يحدث لو كنا في حالة مزاجية سيئة؟

تصور لو أنك في وضع نفسي صعب، وشاهدت الرجل المحتاج للمساعدة في مثالنا السابق... هل سوف يؤثر مزاجك الغير معتدل على مساعدتك له، وإرجاع حاجاته إليه ليواصل مسيره مهدوء؟

النتائج التي توصلت إليها البحوث المعنية في هذا الجانب تشير إلى أن الحالة المزاجية الغير معتدلة تقود بوضوح إلى رفع ممارسة السلوك الاجتماعي الإيجابي (المساعدة) وليس (Baumeister, Stillwell & Heatherton, 1994; Estrada-Hollenbeck & Heatheron, العكس (1998. ذلك أن الناس ينطلقون في معاملاتهم من الفكرة الذاهبة إلى أن الأفعال الجيدة تعوض أو تّكفّر عن الأعمال السيئة، فإذا عملوا عملاً ما، ونتيجة ذلك العمل يحصل لهم إحساسٌ بالذنب، فإنهم يستطيعون ـ كما يعتقدون ـ تعويض ذلك العمل السيء، وإزالة الشعور بالذنب من خلال مساعدة الآخرين (Aronson et al, 2007).

إلى هنا، قد يخال المرء، أن من المنطقى بأن الشعور بعدم اعتدال المزاج سوف يحجز الناس عن إتيان المساعدة، بعد أن علمنا بأن الاعتدال أو الارتياح هو أحد الدوافع الهامة للمارسة المذكورة. بيد أن من الأشياء الملفتة ـ حسب تصور الباحثين الغربيين ـ، هي أن الحزن يعتبر ـ في بعض الظروف ـ أحد العوامل المشجعة على ممارسة المساعدة، والسبب يعود إلى أن شعور بعض الناس بالحزن، يدفعهم بشدة إلى ممارسة بعض النشاطات التي تساعد على طرد الحزن، والشعور بالارتياح ,Carlson & Miller, 1987; Salovey et al. (1991. وبها أن المساعدة عملية مربحة ومُكسبة، فإنها تمتلك إمكانية ادخال السرور على قلوبنا. لذلك يميل الناس المتعرضون للحزن لإزالة الحزن عبر هذه الطريقة & Wegener

(Petty, 1994. وقد أطلق على الفكرة نفسها ـ تخفيف الحزن من خلال مساعدة الآخرين ـ بد (فرضية تخفيف الحالة السلبية) أو (negative-state relief-hypothesis).

#### نقد نظرية تأثيرات الحالة المزاجية على السلوك الاجتماعي الإيجابي

لقد سلفت الإشارة إلى أن البحوث والتجارب التي تم عرضها، تنظر إلى ما هو كائن، وليس ما ينبغي أن يكون عليه من سلوك، هذا من جهة، ومن جهة أخرى، فإن عينات البحث في الغالب هي غربية، ومن المعلوم بأن القيم والحياة الغربية تختلف عن قيم وحياة الحضارات المتعددة في العالم، وبخاصة الحضارة الإسلامية التي تشدد على عمارسة السلوك الاجتهاعي الإيجابي، وبخاصة المساعدة. فالشعور بالفرح ربها يكون سبباً عملياً لدفع الناس على مساعدة الآخرين، بيد أنه ليس العامل الأساس، وقد شاهدنا بان التوصيات الإسلامية تأمر بتقديم المساعدة في كل الظروف والأحوال، سواء كنا في فرح أو حزن أو في حالة طبيعية خالية من المثيرات المذكورة، أو معها.

نعم، اسلامياً لا نجد مانعاً من تقبّل الفكرة الذاهبة الى أن تقديم المساعدة يمثل تعويضاً لما يرتكبه الناس من ذنوب، فقد أكّد القرآن الكريم على هذه الحقيقة بقوله: ﴿إِنَّ الْحُسَنَاتِ يُذْهِبْنَ السَّيِّئَاتِ ذَلِكَ ذِكْرَى لِلذَّاكِرِينَ ﴾ (هود: ١١٤). وهناك أساليب متعددة للتكفير عن الذنب، ذكرها الفقهاء وعلماء الأخلاق الإسلاميين، ضمن ضوابط وشروط محددة، وأهمها التوبة والشعور بالندم الحقيقي، وإرضاء من اذنبنا بحقهم.

ونؤكد ـ مرة أخرى ـ رفض التصور الإسلامي للمعطيات الذاهبة إلى أن ممارسة المساعدة هي إحدى استراتيجيات دفع الحزن (negative state relief hypothesis)، فهي في الواقع وجه آخر من وجوه نظرية (التبادل المنفعي) الذاهبة إلى أن الناس يساعدون أنفسهم من خلال المساعدة، وذلك بإزالة التوتر والحزن عنهم، وقد ناقشنا النظرية عينها في الموضوعات السابقة، ومن المفارقات الفجة ذهاب أحد الباحثين إلى القول: بأن

الشخص الذي يُصاب صديق له بحزن، فإنه يحس بالحزن نتيجة حزن صاحبه، لذلك إذا عمل على إزالة الحزن عنه، يكون قد عالج سبب الحزن عنده.

من المقبول تصور حالة التعاطف بين صديق واخر، ومشاطرته باحزانه، كما من المؤكد بان ادخال السرور على الآخرين يمنحنا الشعور بالسرور والسعادة، لكن لا يمكن تقبّل الفكرة الذاهبة الى اننا ننطلق بعمل منفعي من خلال ذلك العمل وبهدف تخفيف الحزن عنّا ذاتياً. وماذا لو بقى الشخص على حالته من الحزن دون ان تنفعه محاولات المساعدة؟ فهل سوف نبقى كذلك رازحين تحت وطأة الحزن؟ أين وعينا الشخصي بحقيقة المسألة؟ وماهو دور ارادتنا في الخروج من دائرة الحزن؟ وهل بالفعل إن كل محاولات تخفيف الأحزان عن المقربين علينا، تهدف للمنفعة الذاتية؟ بمعنى عدم وجود مشاطرة لأحزان الآخرين، ومشاركتهم أحزانهم؟ أو ليس ثمة من يعمل على تخفيف حزن الآخرين بأهداف خالصة من الشوائب المنفعية الذاتية؟ أو هل أن فكرة المشاعر الخالصة فكرة كاذبة لا حقيقة لها؟

طبيعياً نحن لا نريد الدخول في مناقشة موضوع الحزن، وهل هو حزن إيجابي سوي يُثاب المرء عليه؟ أم حزن سلبي مرضى يتعين الأنتصار عليه؟ بقدر ما اردنا التأكيد على رفض المبدأ المنفعي في تفسيره للسلوك الاجتماعي الإيجابي وبخاصة تقديم المساعدة للناس.

# ٣.٣ العوامل الظرفية والسلوك الاجتماعي الإيجابي

رأينا ما توصل اليه الباحثون الغربيون فيها يخص العوامل المساهمة في الإجابة على السؤال الباحث عن أسباب انطلاق الناس في تقديم المساعدة مثل: السيات الشخصية، الاختلاف بين الجنسين، الثقافة، والحالة المزاجية. بيد ان جميع ما تقدم، لا يعطى إجابة كاملة للفهم الصحيح المتعلق بالسؤال نفسه: (لماذا يعمل الناس على مساعدة بعضهم البعض الآخر؟) ما لم يسلط الضوء على بحث (الظروف) التي يمرون بها الناس أو يعيشون فيها حسب رأي بعض علماء النفس الاجتماعي (Aronson et al, 2007). وأهم موضوعات العنوان أعلاه هي:

#### ١.٣.٣ الريف والمدينة

هل للبيئة التي يعيش فيها الفرد تأثير على سلوكه الاجتهاعي الإيجابي؟ وهل يختلف سكان الأرياف عن سكان المدن في تقديم المساعدة؟ أم لا يوجد ثمة تأثير؟ وماذا لو انتقل احد سكان المدن الى الريف او أحد سكان الريف الى المدينة، هل سوف يبقى سلوكه بنفس الوتيرة، أم يخضع للتغيير؟

لم يصل الباحثون إلى اتفاق حول هذه المسائل، فبعضهم أكّد عبر البحوث التي اجروها على أن معظم أهل الأرياف يسلكون سلوكاً اجتهاعياً ايجابياً، وقد تبين ذلك السلوك عملياً من خلال التجارب التي تعمدت اظهار سلوك المساعدة، من قبيل سقوط أحد الأشخاص من دراجته، ورفع صوته بطلب النجدة والمساعدة، حيث أشارت النتائج بأن نسبة المبادرين لتقديم المساعدة من سكان الأرياف كانت النصف تقريباً، بينها انخفضت نسبة سكان المدن الكبرى بنحو ملحوظ، فكانت نسبتهم لا تتجاوز الخمس عشرة بالمئة (Amato, 1983).

ولم يقف تقديم المساعدة بالنسبة إلى سكان الأرياف على حوادث السير، بل غطى أنواعاً مختلفة مثل: إرشاد الضالين على الطريق الصحيح، البحث عن الأطفال المفقودين، إيصال الرسائل الموضوعة بالخطأ الى أصحابها، وغيرها من أمور. والملاحظ أن البحث المذكور قد أجري على بلدان مختلفة من بينها: الولايات المتحدة الاميركية، كندا، تركيا، المملكة المتحدة البريطانية، والسودان (Hedge & Yousif, 1992; Steblay, 1987). فكانت النتائج متوافقة في تأكيد العلاقة بين أهل الريف والمساعدة.

والجدير بالذكر أن أحد الباحثين قد تساءل بالسؤال التالي:

هل يوجد جانب محدد للترعرع بالحياة الريفية يساعد على تكوين الشخصية الإيثارية أو المساعدة؟ وهل يوجد جانب محدد بالنسبة لمن يترعرع بالمدن الكبرى يمنعه من السلوك الإيثاري؟

إذا كان الواقع هو بالفعل كذلك، فمن المرجح بأنك ستحصل على المساعدة من شخص متواجد في المدن الكبرى، ولكنه كان قد ترعرع في الريف، ذلك أن جوهره قد تطبع على قيم الريف، ولا علاقة للمحيط المباشر الذي كان يتواجد فيه بتلك اللحظة في دفعه الى المساعدة. وربها يكون العكس هو الصحيح، بمعنى أن المحيط الذي يعيش فيه الشخص في تلك اللحظة هو من دفعه لذلك الفعل، وليس القيم التي تربى عليها بالريف (Aronson et al, 2007).

ستانلي ملغرام (Stanley Milgram) أشار الى أن الناس في المدن الكبرى يتعرضون باستمرار الى حجم كبير من المحفزات أو المثيرات مثل الأصوات والأضواء والإعلانات والباعة والحاجات والوجوه المختلفة من الناس... ولهذا بالذات ينكفئون على أنفسهم من أجل حمايتها من سيطرة تلك المحفزات عليها. حسب هذه الفرضية والتي تدعى به (فرضية الإرهاق أو التحميل الحضري الزائد) أو (urban overload hypothesis) فإن سكان المدن الكبرى لا يختلفون في ممارسة السلوك الاجتماعي الإيجابي عن سكان الأرياف، فهم مساعدون وإيثاريون تماماً مثل سكان الأرياف فيها لو تواجدوا في محيط هادئ ولا يحتوي على محفزات غزيرة كالتي هي عليه في المدن الكبرى.

البحوث الداعمة لهذه الفرضية (urban overload hypothesis) ـ حسب تتبع أحد الباحثين ـ أكثر من البحوث التي حاولت البرهنة على الفكرة القائلة بأن سكان المدن بطبيعتهم أقل إيثاراً ومساعدةً. وقد اجري تحليل بيانات العشرات من البحوث التي دارت حول هذا الموضوع فتبين أن طبيعة المحيط الذي تحدث فيه حادثة ما، تتطلب

تقديم المساعدة أهم من المحيط الذي نشأ فيه الأشخاص (Steblay, 1987). والمقصود بالمحيط الذي تحدث فيه الحادثة هو قلة المحفزات المتوفرة، وبها ان الريف يعيش حالة من الهدوء، وجدنا أن سكان الأرياف أكثر مساعدةً من أهل المدن الكبرى.

# نقد فرضية الريف والمدينة

من المؤكد أن الحياة في الريف تختلف عن الحياة في المدينة، وأن سلوك سكان الريف يختلف عن سكان المدينة، ولسنا بصدد دراسة تلك الفوارق التي أسهبت الدراسات الاجتهاعية بمعالجتها، بيد أن تحمّل المسؤولية الاجتهاعية أمر ملزم لسكان كلتا البيئتين، ولا يُعفى الإنسان ـ حسب التصور الإسلامي ـ من مسؤوليته بسبب غزارة المثيرات التي تسيطر على مناخ المدينة كها أشارت إلى ذلك فرضية (التحميل الحضري الزائد) أو urban تسيطر على مناخ المدينة كها أشارت إلى ذلك فرضية (التحميل الحضري الزائد) أو worload hypothesis) ومطلقة لا يمكن تجزئتها، ولا اخضاعها لمفهوم النسبية. ربها يكون للمكان أو الزمان أو اختلاف متعلق الأحكام (العنوان الأولي والعنوان الثانوي) دوراً في تغيير الأحكام الشرعية إلا ان هذا لا يعني تغيير الحكم الشرعي بل هو تغيير في عنواين الموضوعات، ومن المعلوم في مجال الاستنباط الفقهي الشرعي بل هو تغيير في عنواين الموضوعات، ومن المعلوم في مجال الاستنباط الفقهي تكتنف الشخص اثناء تعرضه لأمر يتطلب المساعدة منه دوراً كبيراً، مما يعطيه العذر في تجاوز اسعاف شخص ما، بيد أن هذه الظروف لا ترفع حكم أو قيمة المساعدة في كل زمان ومكان، وبالرغم من انتقال الحكم من العنوان الأولي الى الثانوي، فالمساعدة قيمة ضرورية في حياة الناس.

#### ٢.٣.٣ تأثير المتفرجين على الحادثة

الكثير من علماء النفس الاجتماعي أبدوا اهتماماً بالغاً في الحوادث التي تجري على مسمع ومرأى من الناس دون أن تجد اكتراثاً أو استجابةً منهم، من قبيل الإعتداء على أحد الأشخاص في أحد الشوارع المليئة بالمارة، أو سماع أحد الأشخاص وهو يطلب الأستغاثة من الناس، أو مشاهدة أحد الأشخاص مطروحاً على الأرض وهو يئن... ولا يهب أحد لنجدتهم!

من بين هؤلاء العلماء هما العالمان بيب لاتانة و يوهان دارلي Bibb Latane & John من بين هؤلاء العلمان بيب لاتانة و يوهان العالمان لم يقتنعا بأن التوتر Darley المعروفان في مجال علم النفس الاجتماعي، فهذان العالمان لم يقتنعا بأن التوتر والمثيرات في حياة المدن الكبرى، هما من يحتجزان الناس عن تقديم المساعدة للضحايا، فقد ركزا على جانب آخر وهو عنصر توفر الأعداد الكثيرة من الناس عند وقوع تلك الحوادث، وقد توصلا الى الإعتقاد بأن العدد الكبير من المتفرجين أو الحاضرين اثناء تلك الحوادث هو الذي يحول من تقديم المساعدة (Latane & Darley, 1970).

من خلال العديد من التجارب التي أجروها للبرهنة على فرضيتها، توصلا العالمان المشار اليها الى أن وجود عدد كبير من الناس اثناء وقوع الحادث لا يعطي ضهانا بتقديمهم المساعدة، وقد أظهر أحد البحوث في السياق ذاته أن ٨٥٪ من الأشخاص الذين كانوا يجدون أنفسهم لوحدهم أثناء تعرض أحد الأشخاص لإصابة ما، كانوا يسرعون في تقديم المساعدة، بينها ٣١٪ من الذين كانوا يتواجدون مع أشخاص آخرين، كانوا يبادرون في تقديم المساعدة. وقد أعيدت تلك التجارب في المختبرات النفسية، والدراسات الميدانية للتأكّد من نتائجها فثبت صحتها حسب رأي الباحثين المذكورين، وكانت النتيجة هي نفسها في كل مرة: كلما كان عدد المتفرجين أكبر، كلما انخفضت فرصة

مساعدة المحتاجين للنجدة. وقد أطلق على هذه الظاهرة تأثير المتفرجين bystander). (effect)

لكن السؤال الملح هو: لماذا يقل ميل الناس لتقديم المساعدة إذا كان هناك حضور للآخرين؟

الباحثان المذكوران حاولا الإجابة على السؤال أعلاه من خلال تطوير أنموذج معرفي للخطوات المرحلية التي يمر فيها الإنسان من أجل اتخاذ القرار في تقديم المساعدة في الحالات الخطيرة (Latane and Darley's cognitive model).

# No help provided Know appropriate form of assistance responsibility Notice the event as an emergency

الأنموذج التالي يشرح هذه الخطوات

Latane and Darley's cognitive model 1970

الخطوات أعلاه تتضمن خمس مراحل، ينبغي استكمالها جميعاً لكي تصدر المساعدة، وفي حالة تجاوز واحدة منها، فسوف يمتنع الناس من تقديم المساعدة.

سوف نعرض اليها بشيء من الشرح المختصر، ونبدأ:

#### ١. ملاحظة الحادثة

الشخص الذي يكون على عجلة من أمره، أو الشخص الذي لا ينتبه للحادثة بسبب الزحمة والأشياء التي تشغل انتباهه، سوف لن يتوقع منه تقديم المساعدة، وذلك أنه لم يلاحظ الحادثة بنحو دقيق، وهذا ما يحدث كثيراً في المدن الكبرى.

# ٢. الإدراك بخطورة الحادثة

ينبغي معرفة أن الحادثة أو الحالة التي يمر بها الشخص طالب المساعدة حالة ضرورية وخطيرة بالنسبة الى الشخص الذي يشاهد تلك الحادثة، فإن عدم ادراكه لخطورة الحالة، سوف يحتجزه عن التقدم بتقديم المساعدة.

# ٣. تحمّل المسؤولية

في بعض الأحيان ينتبه الشخص للحادثة، ويدرك خطورتها، لكنه بسبب حضور الآخرين فإن الشعور بالمسؤولية يقل عنده، كلما ازداد عدد المتفرجين، ذلك أن المسؤولية سوف تتوزع على الجميع، والكل سوف يرمي بالمسؤولية على الآخرين، سوف يقول مع نفسه: لماذا أضع نفسي بالخطر،... يوجد أشخاص آخرون غيري، لكن المشكلة أن الآخرين سوف يفكرون بنفس ذلك التفكير، مما يتسبب بعدم تقديم المساعدة.

# ٤. ماذا يتعين تقديمه

الخطوات الثلاث أعلاه لا تكفي في تقديم المساعدة حتى لو استكملها الفرد، حيث يتعين عليه معرفة الطريقة التي يقدم بها المساعدة. إن مشاهدة شخص ما يسقط فجأة مغشياً عليه، تدع الشخص المشاهد لتلك الحالة في حيرة... هل سقط نتيجة سكتة قلبية، أو نزيف دماغي، أو اختناق تنفسي؟ هل اسعفه بنفسي، أو اتصل بالإسعاف؟ فإذا لا

# يعرف ماهي الطريقة المناسبة، فمن المؤكد بأنه لن يقدم المساعدة

# ٥. تنفيذ قرار المساعدة

معرفة طريقة المساعدة لا تكفي أيضاً في اتخاذ قرار المساعدة، فكثيراً ما يواجه الشخص التفكير فيها لو كان تدخله للمساعدة يعرض حياته للخطر، أو الخوف من الملاحقة القانونية ومسائلة الشرطة وغيرها من عواقب، أو الخجل، فبعض الأشخاص يستحي من المبادرة في تقديم المساعدة، او التكلفة المادية والجهدية والوقتية التي تتسبب بها المساعدة (Aronson et al, 2007).

من الجدير بالذكر أن نموذج لاتانة و دارلي لم ينحصر تطبيقه على الحالات الخطيرة فقط، بل جرى تطبيقه على حالات المساعدة الغير خطيرة، فأعطى نفس النتائج حسب ما أشار اليه نفس الباحثان.

## نقد أنموذج لاتانة ودارلي

الأنموذج الذي تم عرض جانب من مضموناته الأساسية أعلاه، يقدّم تفسيراً محكماً لبعض أسباب تلكأ الناس عن تقديم المساعدة للمحتاجين إليها، ولكنه للأسف لا يتناول الأسباب الضرورية الأخرى مثل (الحالة الدينية) للأشخاص المتفرجين و (الاختلاف الثقافي) لهذا البلد أو ذاك، لكي نتعرف على احتمالية وجود ترابط بينهما أم لا. فقد بدى وكأنه محاولة لإيجاد تبرير علمي لعدم المساعدة بالرغم من الحاجة اليها، وتعمّد الناس على عدم ممارستها، ولا يكشف ـ بنفس الوقت ـ عن الأشخاص الذين استطاعوا تجاوز تلك العقبات المعرفية التي يضعها في أنموذجه، إلا بتجارب منفصلة تبحث عن أسباب تشجيع الناس على المساعدة، فهناك يتضح ـ كما سوف نشير بالموضوع التالي ـ أن الأشخاص الذين تدخلوا في تقديم المساعدة ـ بالرغم من الملابسات المذكورة ـ قد كانوا

على علم بتأثير العوامل التي أشار أليها الأنموذج نفسه أو ممن كانوا قد حضروا لإستماع محاضرة نفسية تطرقت إلى تأثير العوامل نفسها على احتجاز الناس من تقديم المساعدة في الحالات الخطيرة. وهذا ما لا يمكن تقبله، فهل يُعقل أن كل من قدّم المساعدة اثناء تلك التجارب المشار اليها، هم ممن كانوا على اطلاع بتلك العوامل؟ أين دور الضمير في هذه المسألة؟ وأين دور القيم التي تربي عليها الإنسان؟

## ٣-٣-٣ الباحثون الغربيون المؤيدون للسلوك الإيثاري

إلى جانب دفاع النفساني المشهور باتسون وزملائه عن أصالة السلوك الإيثاري عند الإنسان، فقد أنبرى العديد من الباحثين المشهود لهم في الأوساط الأكاديمية للتأكيد على تو فر الإنسان فطرياً على خاصية الإيثار والميل إلى الاستجابة الطبيعية لمساعدة الآخرين، ومن بين هؤلاء الباحثين المشهورين عالمياً الباحث البيولوجي الهولندي فرانس د وال Frans de Waal الذي قضى العشرات من سنوات عمره في دراسة سلوك الحيوانات الرئيسات من قبيل (القردة والغورلا) ومقارنة سلوكها مع السلوك البشري حيث عارض بشدة الرأى الذاهب إلى انكار مفهوم الإيثار عند البشر، وقد تجلت معارضته عبر الكثير من البحوث وأبرزها كتابيه: (من الطبيعة حسن و وقت للتعاطف) وفيهما أكَّد على أن البشر وبعض الثدييات العليا تتوفر بنحو طبيعي على قدرة المحبة، التعاطف والمشاركة الوجدانية. بل أكثر من ذلك فقد برهن العديد من الباحثين المعنيين بدراسة السلوك الحيواني الاجتماعي على أن هناك العديد من أنواع الحيوانات وحتى الحشرات ممن تسلك في حياتها السلوك الإيثاري، فالملاحظ أن النمل يعمل بجهد وإيثار ولا يفكر بالتو الد من أجل مصلحة شعبه (Wilson 1975).

والدولفين يعمل على انقاذ أبناء نوعه الذين يعلقون في الشباك أو تصطادهم الحراب المعدّة لصيدهم من خلال عضه وسحبه وتخليصه (De Waal 1996). والحيتان تتدخل لتخليص أحد أفرادها المصاب بجرح من خلال وقوفها بين الجريح والقارب حتى يتمكن الحوت المصاب من السباحة والهرب أو من خلال قلب القارب. والطيور تعطي الأفضلية أحياناً إلى مساعدة الآباء والأمتناع عن التناسل لبعض الوقت (Woolfenden 1975).

البيولوجي فرانس د وال قدّم العشرات من الأمثلة التي شرح من خلالها سلوك التعاطف والإيثار عند الشمبانزي والثدييات العليا (القردة)، ومن تلك الأمثلة ما يتعلق على سبيل المثال بالقرد الذي يصاب بالعوق، فإنه يحصل من قبل المجموعة التي يعيش معها على الاهتهام، التسامح، والرعاية، وكذلك فيها يخص القردة الصغيرة المصابة بالعمى، فإنها لا تترك لوحدها، ويبقى معها بعض القردة حينها تضطر المجموعة للتنقل. وبعض الحيوانات يعرض نفسه للموت من أجل إنقاذ الحيوانات الأخرى كها هو الحال في السنجاب الذي يقف يراقب العدو حتى تتمكن مجموعته من الأكل، وفي حالة مشاهدته للعدو فإنه يصرخ من أجل أن يضلل العدو ويدعه يقصده بدلاً من أن يتجه إلى الآخرين (Tiemeijer, Thomas en Prast, 2009). كها تقدم الطيور - أحياناً - أنفسها من أجل إنقاذ الطيور الأخرى، كها لاحظ الباحثون على سلوك بعض أنواع العصافير التي يبقى أحدها لمراقبة العدو في الوقت الذي ينشغل به الآخرون في الأكل، ويكون العصفور المراقب هو الضحية لأنه يعمل على إنذارهم، ولفت العدو إليه.

إن الناس لا تنظر إلى مصالحها الخاصة فقط (العائدات والمنافع) كما يحاول البعض التأكيد على ذلك، فقد تبين عبر العديد من الدراسات أن للناس حاجة ماسة في الترابط مع الآخرين، وان حاجتها هذه تعتبر من الحاجات الأساسية لهم، وفي حالة عدم تلبية هذه الحاجة ونقصد بها من جديد (حاجة الترابط)، فهناك العديد من الأضرار المترتبة على ذلك من قبيل الأضرار الصحية النفسية والبدنية، وفي أشد الحالات تقود عدم التلبية والنقص في الحاجة الى الموت Baumeister en Leary 1995; Taylor 2007; Cacioppo التلبية والنقص. و en Patrick 2008)

ولا شك أن الترابط المشار اليه يعتمد في بقائه وتماسكه على مضمونات السلوك الإيجابي والتي يعتبر العنصر الإيثاري من أهم مكوناتها، فلا معنى للترابط من دون معايشة حالة الإيثار، والتنازل عن الذات مقابل الآخرين حسب القدرة والإستطاعة.

ونكتفى فيها قاله إلنكسون وهو من الباحثين المدافعين بشدة عن إصالة السلوك الإيثاري الخالص من المنافع الذاتية في الموضوع ذاته، حيث أشار الى أن الإنسان بطبيعته حسن (إيجابي) لكن طبيعته الأخلاقية الصافية قد تلفت بسبب المجتمع الغربي (Ellingson, 2001). والحق معه فالطبيعة أو الفطرة تحتاج الى محيط يتيح له تعلم وممارسة وتنمية السلوك الإيجابي، وهذا ما سوف نلمح اليه في الموضوع التالى:

#### ٣-٣-٤ كيف نشجع الناس على المساعدة

لاشك ان الغرض من اهتمام الباحثين في دراسة موضوع السلوك الاجتماعي الإيجابي هو من أجل التشجيع على ممارسة المساعدة في الحياة العملية العامة، ولذلك كان السؤال الأكثر جديةً هو:

كيف نجعل من الناس مساعدين؟ أو بكلمة ثانية: كيف نشجّع الناس على ممارسة سلوك المساعدة في الحياة؟

لا يختلف اثنان حول فضيلة وضروة هذا السلوك الأساسي في الحياة، فالحياة الإنسانية من دون السلوك الإيثاري فاقدة لأشد دلالاتها نصوعاً، بل لا قيمة لها بتاتاً فضلاً عن عدم تصور استمرارية الحياة الاجتماعية من دون وجود العنصر الإيثاري، ومساعدة الناس لبعضها البعض الآخر، فقد أثبتت الدراسات المختصة في المجال نفسه الى أن الجاعات التي يسودها الإيثار والتعاون تمتلك فرصاً أكبر للاستمرار مقارنةً بالمجموعات التي تسيطر عليها ثقافة التمحور حول الذات (Gintis et al. 2005; Haidt 2010). وهناك من الدراسات العلمية التي تشير الى التوارث الثقافي (Richerson en Boyd 2005) ثما يترتب

على ذلك أن بعض المجتمعات تتوارث السلوكيات الإيجابية، وهذا ما يفسر بقائها، ذلك أن الثقافات المتعاونة والتي تتوفر على الإيثار أقوى من الثقافات (الأنانية)، وبمعنى آخر أن المجموعات ذات السلوك الإيجابي تبقى مستمرة بالحياة، في حين تنقرض المجموعات الأنانية من الوجود.

من جديد: الإجابة على السؤال أو المطلب أعلاه، طرحها الباحثون الغربيون ضمناً في مناقشاتهم لأسباب السلوك الإيثاري، من قبيل:

#### تنمية السمات الشخصية

تشير بعض الدراسات إلى وجود بعض السهات الشخصية الكاشفة على توفر الشخص على السلوك الاجتهاعي الإيجابي، لذلك فإن تنمية وتشجيع هذه السهات (المتوفرة عند بعض الناس بنحو ملحوظ) سوف يقود الناس إلى مساعدة الآخرين ;994 (Clary et al., 1994).

# رفع العقبات الظرفية

إلى جانب ذلك، فإن رفع العقبات الظرفية التي تحول من ممارسة المساعدة مثل تأثير المدن الكبرى على السلوك الإيثاري، ووجود العدد الكبير من المتفرجين عند الحادث يلعبان دوراً بارزاً في الدفع على تقديم المساعدة، لأن توفر الشخص على الصفات الإيثارية سوف لن يساعده على ممارسة سلوك المساعدة في غمرة تلك الظروف (Aronson) الإيثارية سوف لن يساعده على ممارسة سلوك المساعدة في غمرة تلك الظروف (et al, 2007) السلوك الإيجابي.

#### نشر المعرفة وتوعية الناس

من الأسباب الهامة في تشجيع الناس على سلوك المساعدة ـ حسب توصيات الباحثين الغربيين ـ هي حملات التوعية ونشر المعرفة المستمرة حول العقبات التي تحتجز الناس عن محارسة المساعدة، فالمعرفة بحقيقة تلك العقبات وتفهم تأثيراتها على السلوك، تسهم في تجاوزها، كما أكّدت التجارب الميدانية على ذلك McQuirk & McQuirk والأمر المهم في نشر المعرفة هو الكشف على ما حدث من تغيير لبعض القيم التي كان لها دوراً بارزاً في تأصيل السلوك الإيثاري في المجتمعات الإنسانية وتعامل الناس معها كقيمة أساسية في الحياة، فقد فقدت بعض المجتمعات لهذه القيم، واستبدلتها بالقيم التي تشجع على السلوك الإناني كما أشار أكثر من باحث غربي في تفسيره لحالة انحسار السلوك الإيثاري في المجتمعات الغربية، حيث ينشأ المرء على عدم التدخل في مساعدة الآخر، والاهتهام بنفسه فقط كما توصي المقولة الإنكليزية المشهورة Mind your مساعدة الآخر، والاهتهام بنفسه فقط كما توصي المقولة الإنكليزية المشهورة Thomas (Tiemeijer, Thomas عن ذلك اماتة الحس الإيثاري عند الإنسان en Prast, 2009)

إسلامياً نجد أن ثمة توصيات متعددة حول التأكيد على التعريف بأهمية السلوك الإيجابي والتذكير به، فقد أوصى الله رسوله الكريم بتذكير الناس وتذكير المؤمنين بنحو خاص، قال تعالى: ﴿إِنَّ الْحُسَنَاتِ يُذْهِبْنَ السَّيِّئَاتِ ذَلِكَ ذِكْرَى لِلذَّاكِرِينَ ﴾ (الغاشية: ٢١).

وقال جلّ وعلى: ﴿وَذَكِّرْ فَإِنَّ الذِّكْرَى تَنْفَعُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ (الذاريات: ٥٥). وغيرها من نصوص تحث على الموعظة والنصيحة ونشر الوعي والتبصرة، لكن التوصيات بنفس الوقت تؤكد على العنصر الإيهاني في المخاطبين حيث يلعب الإيهان دوراً هاماً في تقبل

هذه التوصيات الإيجابية والعمل على تطبيقها.

إلى هنا نكون قد تناولنا أهم المسائل المتعلقة بالسلوك الاجتهاعي الإيجابي وبخاصة السلوك الإيثاري في ضوء تصور علهاء النفس الغربيين، وقد سعينا ـ بنحو عابر إلى مناقشة تلك المسائل حسب موقف التصور الإسلامي منها بغية إثراء القراء بهذه المعلومات الهامة، ولم يكن ذلك من مقاصد البحث، حيث كان المخطط أن نوضح مدى أهمية موضوع السلوك الإيثاري (المساعدة) في مراكز البحث الاكاديمي، وشدة ضرورته في تنمية الحياة الإنسانية، لنطل على إسهامات ممارسة زيارة الأربيعين المباركة في هذا الحقل، وهي إسهامات تستحق الدراسة والتعريف.

# ٣.٣ـ٥ اسهامات زيارة الأربعين المباركة في حقل السلوك الإيثاري

إذا كانت البحوث المذكورة سلفاً تشير الى معضلة حقيقية في العالم الغربي فيها يخص السلوك الإيثاري، وانكفاء النسبة العظمى من سكانه على أنفسهم، وفشل الكثير من الحلول المطروحة في الوصول الى المستوى المنشود من ممارسة السلوك الاجتهاعي الإيجابي (المساعدة، التعاطف، التعاون التضحية، الإيثار)، فإن ظاهرة زيارة الأربعين المباركة تكشف عن حالة من التعافي الكبير في جسد أتباع أهل البيت المهلك في حقل السلوك الاجتهاعي الإيجابي حتى أمكن القول: إن ظاهرة زيارة الأربعين المباركة تمثل معاملاً أخلاقية ضخمة لإنتاج السلوك الإيثاري، ومختبرات عظيمة لفحص واختبار ودراسة السلوك الإنساني المتعلق بالبذل والتعاون وتقديم المساعدة إلى الأخرين.

من المؤكد بإننا نمتلك ثروة هائلة من النصوص الإسلامية التي تؤصل لهذه المسائل، وتشجّع عليها إلا أننا إزاء ممارسة تطبيقية خاصة، جذورها تتصل في عمق الثقافة الإسلامية، إلا أنها تحتفظ بطابعها الخاص وطرائقها المتميزة، لذا يتعين علينا مقاربتها مقاربة خاصة، وكما سلفت الإشارة بانها منفردة من نوعها، ومدهشة في تفسيرها،

وغريبة في دوافع أصحابها، ومبتكرة في أدواتها، ومتألقة في استمراريتها، والأرفع من كل ذلك، عفوية الأداء، ونبل العطاء، والحماسة الحقيقية، والهوية الولائية، والأسطورة الوفائية، والروح التضامنية.

لهذا وذاك، فقد تخطى السلوك الإيثاري عند عشاق ممارسة زيارة الأربعين المباركة، وممن يعملون على إحيائها كل العقبات المذكورة، وفيها يلي مقارنة سريعة بين سلوكهم والتفسيرات التي قدّمها الباحثون الغربيون.

# ٣.٣.٥.١ إيثارية سلوك زيارة الأربعين المباركة والتفسير البيولوجي

ليس ثمة دوافع بيولوجية وراء سلوك عشاق ممارسة زيارة الأربعين المباركة تفرض تخصيص المساعدة ضمن عملية الانتقاء النسبي أو تقديم المساعدة بسبب توقع الحصول عليها عند الحاجة ليضمن الفرد استمراية بقائه من خلال التبادل المنفعي، أو كها افترض احد الباحثين (Herbert Simom) بأن الناس مبر مجون وراثياً على تعلم القوانين الاجتهاعية، ومن بينها الإيثار من اجل ضهان استمراهم في الحياة، كها سلفت الإشارة إلى فرضيته، فالمهارسون لأداء الزيارة، وخدمة زوار الحسين عليه بخاصة يفارقون الأهل والأصدقاء أياماً وليالياً، ويعمدون على تأجيل احتياجاتهم وأعهاهم ومنافعهم الذاتية، مؤثرين على أنفسهم شرائح من أعراق وأوطان متعددة، هذا فيها يخص الرد على عملية الانتقاء النسبي.

وأما ما يخص مبدأ التبادل المنفعي الذي يرسم لإسترجاع ما يقدمه الفرد من مساعدة سواء على المدى القريب أو البعيد، فهذا ملغى في ممارسة الأربعين بالمرة، لأن التعامل مع شرائح غريبة، لا يُتوقع مقابلتها مرة أخرى، وفي الكثير من الأحيان ـ كما سجلنا ذلك عبر الملاحظة ـ لا ينظر المساعد الى وجه من يقدّم له المساعدة، بسبب اهتمامه بعملية المساعدة حصر أ.

وليس هناك قوانين اجتماعية، أو عملية جبر وراثية، يسعى الحسينيون الى تعلمها لكي يحافظوا على استمرارية وجودهم.

إن تأريخ ممارسة زيارة الأربعين المباركة يشهد بأن الزوار والمتطوعين لخدمتهم يعّرضون أنفسهم للمخاطر في هذه المارسة عبر مختلف الوجوه، وأوضحها مواقف الحكومات المناهضة لهذه المارسة، لأنهم يعتقدون بانها تهدد كياناتهم ذلك لما تتضمنه من شعارات ثورية مناهضة للظلم والإستبداد ودعوات صريحة للتغير والحركة وتحمل المسؤ ولية الاجتماعية والعبادية...، وأما أعمال الأرهاب وما حصدته هجماته الإجرامية من أرواح زوار هذه المارسة بالذات ومنذ ثلاث عشرة سنة، فليس بالمخفى على أدني متابع. فأية محاولة استمرار في الحياة يعمل لها أصحاب هذه المارسة التضحوية، فيما لو أردنا تطبيقها عليهم؟

## ٣.٣٠.٨ إيثارية سلوك زيارة الأربعين المباركة ونظرية التبادل الاجتماعي

تؤكد نظرية التبادل الاجتماعي (الربح والخسارة) كما عرضنا سلفاً على أن الناس لا يَقدِمون على مساعدة الآخرين إلا في حالة اعتقادهم بأن الربح الذي يحصلون عليه من المساعدة المقدّمة أكبر من التكلفة المبذولة، فالنظرية المذكورة لا تعتقد بوجود إيثار حقيقي يصدر عن شخص ما على حساب مصلحته الشخصية. مساعدة الآخرين تأتي - فقط ـ في حالة توقعهم بالحصول على نفع أكبر من الجهد المبذول. أصحاب هذه النظرية يشككون بوجود إيثار خال من الشوائب يقدّمه الناس دون أن تكون لهم مصلحة من و رائه.

هنا بالذات تبرز قيمة سلوك المساعدة عند زوار الحسين عليه والمتطوعين لخدمتهم، للرد على منكري السلوك الإيثاري الخالص، فسلوك هذا الجمهور العريض دليل ناصع على وجوده، فهو سلوك إيثاري محض، لا يضع في حساباته مطلقاً مبادئ الربح والخسارة، فكما اسلفنا أن الناس تتعامل مع أمواج من المارسين الغرباء، ممن لا يعرف بعضهم البعض الآخر، وإن حجم الكلفة المبذولة، لا ينسجم البتة مع الربح المتوقع حتى لو تخيلنا وجود تطلع للتبادل المنفعي، حسب ما تقرره النظرية ذاتها. وأما ما أشارت إليه النظرية النفعية من أن النفع ربم يأخذ شكل التقدير الاجتماعي، فهذا حكم لا يستند إلى حقائق صريحة، لأن معرفة نوايا الناس ومقاصدهم الباطنية أمر غير متيسر للبشر، وقد ناقشنا هذا الجانب في الموضوعات المتقدمة، ونضيف هنا ـ بسبب أهمية هذا الجانب ـ أن هناك فرقاً بين من يتطلع إلى التقدير الاجتهاعي، وبين من يحصل عليه نتيجة السلوك الإيجابي، دون أن يكون هدفه ذلك، بمعنى أن الآخرين ملز مون باستجابة التقدير حيال المحسن، ولا دخل للمحسن نفسه بفرض التقدير عليهم. يقول أحد النصوص الواردة عن الإمام الرضاع السَّلا «مَن لم يَشكُر المنعمَ مِن المخلوقين لم يشكُر اللهَ عزَّ وجلَّ » (المجلسي، 3991:14:33).

مضافاً إلى ما تقدم، فهناك الكثير من المارسين في زيارة الأربعين المباركة، يقدّمون المساعدة بنحو سرى، والبعض الآخر يشدد على عدم ذكر اسمه من الحاصلين على مساعدته، وهذا لوحده برهان واضح على صفاء السلوك الاجتماعي الإيجابي الذي يصدر عن هذا الجمهور المبارك.

## ٣.٣.٥.٣ إيثارية سلوك زيارة الأربعين المباركة وفرضية الإيثار والتعاطف

الفكرة القائلة بأن الإيثار لا يصدر عن الشخص إلا في حالة إحساسه بالتعاطف مع المحتاجين الى المساعدة، وإذا لم يكن للتعاطف دور فيبرز التفكير بالربح والخسارة الاجتماعية، وعلى ضوء التقييم الذي يجريه الشخص للواقع يقدّم المساعدة أو يمتنع عنها، فكرة لا تجد لها مكاناً في سلوك ممارسة زيارة الأربعين المباركة، لا بمعنى أن المارسين غير متعاطفين مع بعضهم البعض الآخر، أو ان المساعدات المقدمة لا تحمل تعاطفاً، على العكس، فالتعاطف أمر مفروغ منه بين جميع المشاركين، ولكنه ليس الدافع الأساسي على مارسة المساعدة، فالمساعدة منطلقة بالدرجة الأولى من منطلق الإيهان بسلوك المساعدة، وبحب الخير والإحسان، وبخاصة عشق المهارسين لها لسيد الشهداء المساهدة والإنسانية والإسلامية التي تجلت في شخصيته العظيمة. ثم إننا لا نجد ثمة مؤشراً يمكن الإستدلال فيه على صحة الفرضية أعلاه فيها يتعلق بقولها (وإذا لم يكن للتعاطف دور فيبرز التفكير بالربح والخسارة الاجتهاعية) فالمهارسة خالية من كل تفكير نفعي، والكل يعمل على البذل والتعاون ويتقبل الإرهاق وتعريض نفسه للخطر من أجل الآخرين الذين تضمهم المهارسة نفسها.

#### ٣.٣.٥.٤ إيثارية سلوك زيارة الأربعين المباركة والاختلاف بين الجنسين

من الصعب تحديد فوارق كبيرة بين المرأة والرجل فيها يتعلق بالسلوك الإيثاري اثناء ممارسة زيارة الأربعين المباركة، فكلا الجنسان يشتركان في بذل مختلف أشكال المساعدة، وكثيراً ما تتداخل الأدوار دون أن يخدش ذلك التداخل في حياء المهارسين، أو يتسبب ببعض المحاذير الشرعية، فقد شاهدنا الرجال تقوم بالطبخ والتنظيف ـ وهو ما تختص فيه النساء بالعادة في مجتمعاتنا الشرقية ـ، وشاهدنا النساء، تقدّم الطعام، وتعالج المرضى والمصابين، وتنقل المؤون لأصحاب المواكب، وتقف على الشارع طالبة من الزائرين النزول في بيوتهم لغرض تقديم الطعام وتهيئة الاستراحة لهم. والجدير بالذكر ان النساء المذكورات كنّ من كبار السن وكان أسلوبهن في غاية الحشمة والالتزام.

والخلاصة إن توفر السلوك الإيثاري من العنصر النسوي لا يقل عن نظيره الذكوري، وإنه لا يقتصر على نوع واحد من قبيل الرعاية أو غيرها من الأعمال التي كشفت عنها البحوث المختصة بالمسألة عينها، فقد شاركن أشقائهن الرجال في أغلب نشاطات السلوك الإيثاري.

## ٣.٣.٥.٥ إيثارية سلوك زيارة الأربعين المباركة والاختلافات الثقافية

تمثل زيارة الأربعين المباركة مهرجاناً إنسانياً عظيهاً للتلاقي الحضاري، والتعارف الثقافي الإيجابي، سواء أكان بين الحضارات والثقافات المتعددة أو حتى داخل الحضارة والثقافة الواحدة، مهرجاناً تنظمه الجاهير المؤمنة بنفسها، ولا تتدخل السياسة والانتهاءات العرقية والفئوية في نشاطاته على الإطلاق، فهو من النشاطات المجردة من الشوائب الوصولية والمصلحية والاعتبارية التي لا تكاد أن تتنزه عنها أغلب النشاطات الاجتماعية. وسوف نتطرق إلى هذا الموضوع بنحو مستقل في تضاعيف دراستنا هذه. بيد أن ما يهمنا الآن، هو توضيح بعض حقائق ممارسة زيارة الأربعين المباركة المتعلقة في السلوك الاجتماعي الإيجابي، للرد على الباحثين الغربيين الذين أكَّدوا على أن للثقافة الخاصة دوراً في تحديد تقديم المساعدة، وبخاصة الثقافات ذات الطبيعة الجمعية أو الاجتهاعية شديدة الترابط، حيث تميل الناس لمساعدة أعضائها الخاصين مفضلةً إياهم على الغرباء حسب زعمهم، ويبرز في هذا السياق المبدأ المعروف بـ(نحن) و (هم) (in-group out-group) بشكل واضح.

إن أغلب المشاركين في ممارسة زيارة الأربعين المباركة، هم من أصحاب الثقافة التي تصنّف على أنها ثقافة جمعية شديدة الترابط بين أعضائها (collectivist cultures) فهم من الآسيويين، ـ وان كانت الزيارة تتضمن حضور مختلف الثقافات والشعوب العالمية ـ حيث يلاحظ بأن الناس، وبخاصة المتطوعين لخدمة الزائرين يسعون لتقديم المساعدة إلى الغرباء بالدرجة الأولى، ويتفانون في البذل والاستجابات الإنسانية الطيبة دون أن يلتفتوا إلى هوية الآخرين. أن حالة الانغلاق في ممارسة السلوك الاجتماعي الإيجابي منتفية في سلوك جمهور زيارة الأربعين المباركة، فالانفتاح على مساعدة الآخرين عند هذا الجمهور حالة تحتاج إلى مقاربة دراسية مستقلة، لما فيها من حقائق ومعطيات هامة،

وبها أن السياق قد وصل بنا الى هذه المسألة، فأحب أن أنقل ما ذكره لى أحد الإخوة المؤمنين من قصص السلوك الاجتماعي الإيجابي التي حدثت في العام الماضي، حيث شهد العراق أعلى نسبة من دخول الزائرين القاصدين المشاركة في زيارة الأربعين المباركة، وقد غاصت الشوارع والمدن فيهم، وبخاصة حينها توجهوا إلى زيارة الإمامين الجوادين المهلا في مدينة الكاظمية، فلم تعهد هذه المدينة مثل هذا الزخم البشري، وكان الطقس بارداً جداً، والزوار يفترشون الأرض ويلتحفون الساء، فهب الغياري من أبناء الكاظمية ومدينة الشعلة وغيرها من الأحياء المجاورة، لنجدة ضيوف سيد الشهداء عليه وكان من بينهم إبن أخت أخى المؤمن الذي أشرت اليه، فحمل إلى منزله مجموعة من الزائرين الإيرانيين، وقد استنفر أهله لخدمة الزائرين كعادة العراقيين المعروفة في تقديم الضيافة، وبعدما اخذوا قسطاً من الراحة، حاول أحد الزائرين أن يوصل إلى ذلك الشاب محاولة النظام البعثي الخبيثة في زرع الكراهية بين الشعبين الإيراني والعراقي عبر حربه الظالمة التي استمرت ثمان سنوات، فأجابه الشاب بابتسامة وتفهم عميق:

ـ لقد قُتل والدي في الحرب التي ذكرتها على يد الإيرانيين.

وهنا سيطرت الدهشة على الزائرين، وارتسمت على وجوههم ملامح الإحراج، فلم يعودوا يعرفون ماذا يقولون، وإذا بالشاب يستأنف حديثه مرة أخرى، لينفض ما علق في أذهانهم من ريبة، فيقول:

ـ ولكنني أتشرف بخدمة زوار الحسين السين ولا أحمل على الإيرانيين ذرة من البغضاء.

ولنا أن نتصور وقع هذه الكلمات السامية، وعظمة هذا السلوك على نفوس الضيوف الإيرانيين. فلا شك بأنها أثمن وأعظم من كل أنواع المساعدة. فهو سلوك لا يحطّم أطواق الإنغلاق الثقافي فحسب، بل ويتجه بالحب والإحسان نحو أقوام كان من المفترض أن يحمل عليهم مشاعر البغض والكراهية، لأن أباه قد قُتل بسبب الحرب التي كانت معهم، فأي عوامل هذه التي قد نجحت بصناعة التقارب والتعاطف بين الشعوب

والثقافات التي عاشت حقباً من العداء والتقاتل والكراهية؟ في الحقيقة إن هذا الموضوع وأمثاله الكثير بحاجة إلى مشاريع دراسية واسعة لدراسته واستخلاص النتائج العملية منه، ومن هنا نوجه الدعوة إلى أساتذة وطلبة الدراسات العليا إلى الاهتمام الدراسي بهذه الموضوعات الهامة عبر تقديم رسائل الماجستير والدكتوراه حولها، فلا زالت غير مدروسة ولا تحظى بالتوجيه رغم ضرورتها وحاجتنا إليها.

## ٣.٣-٥.٦ إيثارية سلوك زيارة الأربعين المباركة والتأثيرات المزاجية

تخيم مشاعر السعادة والرضا والتثمين على ممارسة زيارة الأربعين المباركة بكل تفاصيلها ومفاصلها وأوقاتها ومواقيتها، حيث بمجرد أن يضع المارس قدمه على طريق كربلاء حتى يحس بانقلاب سريع في جهازيه الذهني والنفسي، فيتبدل مزاجه بنحو عجيب من سلب الى ايجاب، لكن هل أن التغيير المزاجى المتطرق اليه هو سبب تلك الملحمة المدهشة من السلوك الاجتماعي الإيجابي؟

الإجابة ـ قطعاً ـ كلا. فلا علاقة لهذا الأمر أبداً، بالرغم من عدم قيامنا ببحث ميداني للبرهنة على هذه الإجابة. ذلك أننا نعلم مسبقاً بأن أغلب مواكب تقديم المساعدة والخدمات كانت قد أعتزمت خوض غمار (الملحمة الأربعينية) قبل مدة زمنية طويلة تصل احياناً أسابيعاً وشهوراً، والكثير منهم يبدأ في العمل التحضيري بنحو فردي، وهذا ما يؤكد لنا عدم تأثير المزاج المعتدل المتولد عن أجواء المناسبة الإيجابية بالسلوك الإيثاري.

كما لا يمكن تصور فاعلية الفرضية النفعية الذاهبة الى ان المساعدة التي يقدَّمها الناس تعود عليهم بالنفع لأنها تطرد التوتر والحزن عنهم، ذلك أن الفرضية المذكورة تتحدث عن مشاعر الحزن المتأتية بسبب حزن بعض المقربين على الشخص المعني (الحزين او المتوتر) وفي حالة ممارسة زيارة لأربعين فالمساعدة تكاد أن تخلو من الحزن أو التوترات

الشخصية، مضافاً الى عدم وجود صلات شخصية بين المارسين، يستجر حزن احدهم الحزن على الآخر، مما يتوجب عليه مساعدته ليزيح الحزن عن نفسه، فالكل يشعر بالسعادة، وحتى وقوع بعض الحوادث والإصابات المؤسفة، لا يزيد المشاركين إلا بالمزيد من الرضا.

وفيها يتعلق بالقول الذاهب الى ان تقديم المساعدة يأتي للتعويض أو التكفير عن الذنب فقد سلفت الإشارة الى أن التصور الإسلامي يدعو للتكفير عن الذنب بشتى الوسائل، ومن أعظم وسائل التكفير عن الذنوب هو مساعدة القاصدين لزيارة سيد الشهداء عليه ال مع التأكيد مرة أخرى على أن أغلب المساهمين في تقديم المساعدات الى زوار الحسين عَلَيْكُمْ ينطلقون من دافع الحب لصاحب المناسبة عليه والمساعدة لغرض المساعدة ذاتها لأنها من الخير والخير مطلوب لذاته، لا لشيء آخر، وهم لا يتخذون من هذه المارسة الكريمة مناسبة للتكفير عن ذنوبهم أو تقصيرهم وفقاً لما أشارت اليه البحوث المذكورة سلفاً، مع تطلع الجميع الى غفران الذنوب ببركة زيارة سيد الشهداء، وهو تطلع موضوعي وعدت به العديد من النصوص الشرعية.

#### ٣-٣-٥ إيثارية سلوك زيارة الأربعين المباركة والعوامل الظرفية

يتلخص تأثير العوامل الظرفية ـ كما ذكرنا في البحوث السابقة ـ بجانبين هما تأثير نشأة الشخص بالريف أو المدينة، وتأثير المحفزات على انكفاء الفرد على نفسه. وهذان الجانبان لا يمكن تطبيقها على ممارسة السلوك الإيثاري الذي تحتضنه زيارة الأربعين المباركة، لأننا نجد أن سكان المدن الكبرى والأرياف يتنافسون على تقديم الخدمات لزوار سيد الشهداء عَلَيْكِم، وبها أن محطات الإستراحة غالباً ما تجد مكاناً لها بالقرب من المدن الكبرى، فالملاحظ أن سكان المدن الكبرى يُهرعون لتقديم المساعدات، ويتفننون في عرض السلوكيات الإيثارية بالنحو الذي سوف نتطرق اليه بالفصل المقبل.

وفيها يتعلق بـ (فرضية الإرهاق أو التحميل الحضرى الزائد) أو urban overload) (hypothesis لـ ستانلي ملغرام الذاهبة إلى ان سكان المدن الكبرى لا يختلفون في ممارسة السلوك الاجتماعي الإيجابي عن سكان الأرياف، فهم مساعدون وإيثاريون تماماً مثل سكان الأرياف فيها لو تواجدوا في محيط هادئ ولا يحتوي على محفزات غزيرة كالتي هي عليه في المدن الكبرى، فإن هذه الفرضية تصطدم بالسلوك الاجتماعي الإيجابي لمارسة زيارة الأربعين المباركة لسبين.

الأول: يتعلق بعدم وجود فارق بين أهل المدن الكبرى والأرياف بالنسبة الى المشاركين في المارسة عينها، فالكل يعمل على مساعدة الآخرين كما المحنا أعلاه.

الثاني: إن ظاهرة زيارة الأربعين المباركة تعج بالمحفزات والمثيرات، من أصوات المنشدين، وهتافات الزائرين، ودعوات أصحاب المواكب، وتدفق الوجوه، واللآفتات، والرموز، والعناوين، فلا مكان للهدوء فيها، ومع ذلك فالسلوك الاجتماعي الإيجابي لا ينقطع على امتداد المكان والزمان لهذه الزيارة، مما يكشف عن بطلان الفرضية المذكورة.

# ٣.٣-٥.٨ إيثارية سلوك زيارة الأربعين المباركة وأنموذج تأثير المتضرجين

تطرقنا إلى اهتمام علماء النفس الاجتماعي بالحوادث التي تحدث أمام أعين الناس دون أن تجد تفاعلاً من الحاضرين لتقديم المساعدة إليهم، وقد قاما اثنان من العلماء بدراسة الموضوع وتوصلا إلى الإعتقاد بأن العدد الكبير من المتفرجين أو الحاضرين اثناء تلك الحوادث هو الذي يحول من تقديم المساعدة (Latane & Darley, 1970). وقد قدّما أنموذجاً معرفياً للخطوات التي يمر بها الفرد حتى يقرر تقديم المساعدة أو لا يقدّمها.

هذه الفرضية تصنف مع الفرضيات السابقة من حيث عدم إمكانية تطبيقها على جمهور زيارة الأربعين المباركة، ونشاطات السلوك الاجتماعي الإيجابي المتمخض عنه. فلا يمكن مقارنة كثرة المتفرجين أو المتواجدين من المارسين لهذه المارسة مع الحوادث

التي تحدث في المدن أو الأحياء المكتظة بالناس، ذلك أن ممارسة زيارة الأربعين المباركة تحتشد بالملايين من الناس، وبالرغم من كل هذه الحشود، فقد وجدنا مبادرة العشرات بل المئات من الناس لتقديم المساعدة حينها يقع حادث لأحد الزائرين. مما يشر إلى عدم مصداقية الفرضية المذكورة، فلا تأثير لكثرة المتواجدين على تلكأ الناس من تقديم المساعدة بسبب الكثرة المتسببة بإرماء المسؤولية على بعضهم البعض الآخر. وملاحظة سرعة نجدتهم للمصابين تتعارض هي الأخرى مع الخطوات المذكورة في أنموذج لاتانة و دارلي المشار إليه سلفاً، فالكل يهب لتقديم المساعدة عند سماعها، ويتنافس مع الآخرين عليها.

في نهاية هذا الفصل نهيب بالدارسين والمعنيين بقضايا السلوك الاجتهاعي الإيجابي أن يولوا دراسة السلوك الإيثاري لمارسة زيارة الأربعين المباركة إهتماماً يليق بضخامته وفاعليته، وأن يعملوا على نشر معطياته إلى العالم، فقد اتضح لنا عبر المعالجات المتقدمة أصالة هذا السلوك الاجتماعي الإيجابي عند جمهور الزيارة المبارك، وقد أكَّدنا على المكاسب الإنسانية المترتبة عليه بشكل مفصل، ومن الضرر أن تبقى هذه الإمكانيات والطاقات الأخلاقية العظيمة مجهولة لدى الناس.

# ٤. العمل التطوعي

يحتل العمل التطوعي في البلدان المتطورة حيزاً كبيراً، ولا يقل الاهتمام بشؤونه عن الاهتمام بالعمل الرسمى، حيث تترتب على إسهامات المتطوعين مكاسب إقتصادية وإجتماعية وصحية ضخمة، وقد تمكنت تلك البلدان عبر التوفر على منظمات متخصصة في القطاع ذاته ـ من توظيف تلك الجهود والطاقات بغية خدمة مجتمعاتها بل والمجتمعات الإنسانية بعامة، وقد ظفرت نتيجة التنظيم والدعم على تطوير العمل ذاته بنتائج أحدثت تغييرات حقيقية في عدة مجالات. ومن دراسة بعض مفاصل ممارسة زيارة الأربعين المباركة يمكن القول: أن العمل التطوعي يعد من أهم وأبرز المعطيات التي أفرزتها ممارسة زيارة الأربعين المباركة، وهذا ما يضيف إلى المارسة عينها قدراً عظيماً من التقدير والإكبار بسبب إسهاماتها الإنسانية والحضارية الجادة.

نحاول أن نشر الى أهم المجالات ذات العلاقة بمحور البحث عبر الموضوعات التالية:

# ١-٤ العمل التطوعي اقتصادياً

يلاحظ ـ حسب الدراسات المختصة في المجال ذاته ـ أن البلدان الغربية وبعض البلدان الاسيوية تتوفر على جيوش من العاملين المتطوعين الذين لا يتقاضون أجراً مقابل ما يقومون به، وبكافة الأصناف والمستويات، من مساعدة العجزة وكبار السن الى تقديم المحاضرات والإشراف على الدراسات العليا في الجامعات العالمية المشهورة. ولك أن تتصور مقدار المال الذي يدخل على المؤسسات المعنية بسبب مساهمة هؤ لاء

المتطوعين، فلو أن هناك ألفاً من العاملين الذين يعملون عشرة أيام من السنة تطوعاً، في كل يوم خسة ساعات، وكانت أجرة الساعة الرسمية ـ على أقل تقادير الأجور المدفوعة بالغرب ـ عشرة يورو (€ 10)، فإن مجموع ما يحصل عليه الألف عامل من المال مقابل هذا الوقت المتواضع هو خمسون ألف يورو (€ 50000). فما بالك لو كان عدد العاملين يبلغ مئة ألف أو مليون عامل، وبمقدار مئة ساعة أو مئتين ساعة في السنة، وأن أجر الساعة يصل إلى عشرين، أو ثلاثين أو حتى مئة يورو أو أكثر بالنسبة إلى أصحاب الاختصاصات الهامة، فإن المبالغ سوف تتجاوز عشرات الملايين. وكيف لو وصل عدد المتطوعين لأكثر من مليون متطوع وبمعدل مئتين ساعة لكل فرد في السنة؟!!!.

ولا يقف الأمر عند الجانب المالي وعائداته النقدية فحسب، فإن المنجزات الإنتاجية والعلمية والاجتماعية المترتبة على العمل التطوعي تتجاوز اقتصادياً الجانب المالي بمعدلات كبيرة جداً، ذلك أن الربح والنمو الاقتصادي لا يقاس فقط على العائدات المالية أو على استغناء العاملين عن مستحقاتهم المالية فحسب، بل تتدخل في تقييمه جوانب متعددة منها: الإنتاجية، التوفر على العمالة، زيادة الخبرات، رفع مستوى الحالة المعنوية أو الدوافع الذاتية للعمل، ولا ننسى أن الخسائر المادية الضخمة التي تتسبب ما البطالة وفقدان العمل ـ كما سوف نتطرق إلى ذلك في الموضوعات الآتية ـ على صحة الأشخاص مما يدفعهم إلى العلاج ويعرضهم للإصابات المزمنة أمر ينبغى ملاحظته بجدية فائقة، يُضاف إلى ذلك أن ما يقدمه العمل ـ سواء أكان تطوعياً أم بأجر ـ يسهم في تخيف الطلب على المساعدات الطبية ما يسهم بدوره من تقليل النفقات المادية بهذا القطاع (OECD,2006)، وهي نفقات باهضة جداً، وتتسبب بأزمات كبيرة في القطاع الصحى وبخاصة في الجانبين المالي والمهني، ما ينعكس بدوره على تقديم الخدمات إلى المو اطنين.

ومن الجدير بالإشارة الاستشهاد بها طرحه أحد أقطاب النهضة الإسلامية في القرن

المنصرم مالك بن بنى حول أهمية عنصر الوقت، وفاعلية توظيفه في بناء الحضارة الإسلامية والإنسانية، حيث طالب الطفل والمرأة والرجل بتخصيص نصف ساعة يو مياً لأداء واجب معين، وعندما يتحول هذا الأداء الى ممارسة منتظمة، وبرنامج حياتي ثابت، «فسوف يكون لديه في نهاية العام حصيلة هائلة من ساعات العمل لمصلحة الحياة الإسلامية في جميع اشكالها العقلية والخلقية والفنية والاقتصادية والمنزلية» (بن نبي، .(1979

إنها بالفعل لفكرة عظيمة أن يقتطع المسلم جزءً من وقته ويهبه الى الصالح العام، بل قد لا يحتاج أن يقتطع شيئاً من وقته، فكل ما عليه هو أن يغترف بضعاً من الدقائق والساعات والأيام المهدورة من عمره دونها اية عمل أو هدف أو استثار، ويسكبها في حقول المصالح الإسلامية والإنسانية. ولعلّ في التجربة الآتية التي ينقلها لنا بن نبي ما يدفع بقناعتنا الى التصديق بجدوى وفاعلية مثل هذه الأفكار التأسيسية والمشاريع التنموية العملاقة، حيث ذكر تجربة الشعب الإلماني المشهورة في مجال العمل التطوعي، وهي تجربة جديرة بالقراءة والتطبيق. يقول: ولا بدلنا في خاتمة هذا الفصل أن نورد تجربة قريبة منا، وواقعة تحت أنظارنا، وهي أيضاً في متناول المقاييس العملية، هذه التجربة هي ما حدث في المانيا عقب الحرب العالمية الثانية، تلك الحرب التي خلَّفت ورائها المانيا عام ١٩٤٥ قاعاً صفصفاً، حطمت فيها كل جهاز للإنتاج، ولم تبق لها من شيء تقيم على أساسه بناء نهضتها، وفوق ذلك فقد تركتها لتصرف شؤونها تحت احتلال أربع دول، فلم بدأ النشاط يسري في نفس الشعب الألماني في مستهل سنة ١٩٤٨، كان ساعتئذ في نقطة الصفر من حيث المقومات الاقتصادية الموجودة لديه.

واليوم وبعد عشر سنوات تقريباً نرى معرض المانيا يفتح أبوابه بالقاهرة في شهر مارس ١٩٥٧ فتذهلنا المعجزة، إذ ينبعث شعب من الموت والدمار، وينشيء الصناعات الضخمة، التي شهدناها. ولو أننا حللنا تلك المعجزة لوجدنا فيها عوامل شتى لا سبيل الى إنكارها، من بينها الاقتصاد في الجهاز الإداري، وفي التكاليف الإدارية، فقد أصبح كثير من أعمال الحكومة يقوم به أفراد الشعب كواجب عليهم، ولكن العامل المهم من هذه العوامل جميعها هو: الزمن.

فقد فرضت الحكومة عام ١٩٤٨ على الشعب الألماني كله نساءً وأطفالاً ورجالاً، التطوع يومياً ساعتين، يؤديها كل فرد زيادة على عمله اليومي وبالمجان، من أجل الصالح العام فقط.

ولقد سمى هذا التجنيد العام (Roboter Arbeit) وهو العمل للمصلحة العامة. فهذه المعجزة الاجتماعية التي أتت بها المانيا، قد كان للزمن في إخراجها حظ موفور، ويمكننا أن ندرك قيمة الوقت مباشرة في عودة الحياة الاجتماعية والاقتصادية لشعب لم يبق لديه من الوسائل إثر الحرب الثانية إلا العناصر الثلاثة: الإنسان، والتراب، والزمن (بن نبي، .(1979

إن استيحاء مثل هذه التجارب الإنسانية الناجحة وتمثلها بغية التشجيع على تنمية السلوك التطوعي أمر بالغ الأهمية بالنسبة الى شعوبنا الإسلامية التي تعاني من التأخر في شتى المجالات، فالسلوك الحائم على الذات، والبحث الفاحش على النفع الشخصي لن يخلق نهضة، ولا يحقق استقلالاً من الإرتهان المقيت للإستكبار العالمي، وسوف يقضي شيئاً فشيئاً على أواصر التلاحم والانتهاء للأمة وللوطن وللإنسان نفسه.

# ٢.٤ العمل التطوعي اجتماعياً

وأما من الناحية الاجتماعية فإن المكاسب تفوق نظيرتها المادية، حيث يساعد العمل التطوعي على تعزيز الشعور بالمسؤولية الاجتماعية، ونبذ السلوك اللاابالي أو ما يدعي بالاغتراب داخل أسوار الوطن، ويعمل على تماسك المجتمع، وإشاعة روح التعاون والتعاطف والإنسجام، والأهم من كل ذلك: تنمية الشعور بالآخر (الغيرية) أو ما يسمى بـ (الإيثار) حيث يصبح التحسس بالآخر هو الأساس بدلاً من التمركز حول الذات والتفكر النفعي إلى درجة عدم الإسهام بأي عمل دون الحصول على جزاء حياله، وقد تطرقنا بالفصل السابق إلى بعض المسائل المتعلقة بالسلوك الإيثاري. وهذا ما من شأنه أن يعمل على تفكك المجتمع وإنهيار أواصر الانتهاء الاجتهاعي، وذلك أن الانتهاء إلى مجموعة ما سواء أكانت صغيرة كالأسرة، أو متوسطة مثل الجمعيات الخيرية والثقافية والأحزاب السياسية، أو كبيرة مثل الأمة أو المجتمع الإنساني يمنحك الإحساس بالمسؤولية تجاهه، مما يدعك تخرج من أسوار الذات وتنطلق إلى الخارج، فتصبح اللذة الذاتية الخالصة في إسعاد ومساعدة الآخرين، وليس الإشباع الشخصي. وبهذا يصل المجتمع إلى أعلى مستويات الإيجابية حيث يحتل التفكير بالمجتمع والمصلحة العامة المرتبة الأولى بدلاً من التفكير والاهتمام بالمصلحة الفردية.

ومن جانب آخر، فقد توصلت الدراسات المختصة بتأثير العمل على الحياة الاجتماعية للأشخصاص الذين لا يهارسون أعمالاً إلى نتائج خطيرة للغاية، مما يتحتم على المعنيين التوقف عندها والاستفادة منها بغية تفادي حصولها في مجتمعاتنا الإسلامية، حيث أشارت الدراسات المهتمة بعلاقة العمل على وظائف الفرد الاجتماعية وتفاعلتها مع محيطه المباشر إلى أن عدم العمل يتسبب بالعنف الأسري والطلاق ,Machers & Schofield (1998 وازدراء الآخرين بالشخص الذي لا يهارس عملاً ما، لا فرق في ذلك بين العمل بأجر أو العمل التطوعي وفقاً للدراسات المعنية جذه الجوانب، بمعنى أن الشخص الذي يقوم بعمل تطوعي يحظي بنفس الأهمية التي يوفرها العمل بأجر بالنسبة إلى تجنب الوقوع في الأعراض المذكورة. وهذا ما يمكن تصوره والإقتناع فيه لأنه يكشف عن وقائع حقيقية، تحدث بنحو مستمر في الحياة الاجتماعية، وقد لامست شخصياً جانباً من هذه الوقائع في حياتي العملية، حيث كان وراء الكثير من حالات الطلاق، والمشاكل الأسرية التي يتم فيها الإعتداء على الزوجة وعلى الأولاد هو فقدان الزوج للعمل، ومكثه في البيت لمدة طويلة دونها أداء شيء يعود عليه بالنفع المادي والمعنوي.

يُضاف الى ذلك جميعاً، أن ثمة برامج ومشاريع وخطط ضخمة ترعاها الدول الغربية لتشجيع العاطلين عن العمل بغية عودتهم الى العمل من جديد، تُدعى تلك المشاريع بـ (إعادة الإدماج) أو (reintegration programs)، تنفق البلدان المذكورة على تلك البرامج أموالاً طائلة ادراكاً منها بأهمية تلك البرامج وفائدتها الكبيرة على المجتمع بعامة، وقد أكَّدت الدراسات المتعددة على أن الفوائد المادية المترتبة على تلك البرامج تفوق المصاريف المبذولة عليها أو ما يصطلح عليه بـ (التكاليف والفوائد) (the costs and benefits).

من هذه الدراسات الهامة دراسة أجريت في الولايات المتحدة الإميركية لمقارنة (التكاليف والفوائد) على برامج التأهيل المهنى (vocational rehabilitation) فقد توصلت الدراسة نفسها إلى أن الفوائد المالية المترتبة على إعادة تأهيل العاملين وتشغيلهم تقدّر بضعفين ونصف ٥ألا على ما بذل عليها من أموال (Dean, Dolan & Schmidt 1999).

وأما الدراسة التي أجريت في المملكة البريطانية المتحدة، فقد توصلت الى أن حجم الفائدة يقدّر بين ٢ إلى ٥ مرات مقابل ما بذل على البرامج من أموال & Greenberg (Davis, 2007 وهذا ما يشير إلى جدية المكاسب المترتبة على المشاريع التأهيلة ذات المنحى التطوعي.

وفي هذا الصدد تذكر الدراسات العديد من الحقائق التي تعود بالنفع على المجتمع بنحو عام، ربيا أن الكثير من تلك الحقائق لا يمكن فهمها إلا في سياق الحياة الغربية، فهي شديدة الصلة بواقع الحياة الغربية وما حققته حكوماتها من إنجازات خدمية ورفاهية لمجتمعاتها، ومن هذه الحقائق ما يتعلق بنوعية الفوائد المترتبة على برامج إعادة العاطلين عن العمل أو الفاقدين للعمل من قبيل: تقليل نفقات المساعدات الاجتماعية، تخفيض أقساط التأمين، تخفيض الضرائب، ارتفاع الشعور بالعدالة الاجتماعية نتيجة

اتاحة فرص التساوي في العمل، وغير ذلك من مسائل تتعلق ببرنامج الحكومة ذاتها، وبأصحاب العمل والشركات والأفراد أنفسهم حيث يحصلون على الاستقلالية، والثقة، وتحسن المستوى الاقتصادي، والوضع النفسي، والصحى العام. والدراسات المشار إليها تؤكد على النفع المعنوي المترتب على مثل تلك المشاريع فهي لا تقل أهمية وإيجابية عن الفوائد المادية، وربم تفوقها نفعاً في الحسابات المستقبلية للمجتمع، إذ يكفي ما تحققه من سعادة لهذه الشريحة من المجتمع (Kok et al, 2006). وهي شريحة العاطلين عن العمل، وانعكاس السعادة ذاتها على عوائلهم بخاصة وعلى المجتمع بنحو عام.

# ٣.٤ العمل التطوعي صحياً

فيها يخص الصحة: فإن إنعكاس العمل بنحو عام على الصحة ـ بفرعيها الجسمى والنفسي ـ أمر مفروغ منه و لا يحتاج الى الكثير من التوقف عنده، حيث تعتبر الحركة عاملاً مهاً للصحة الجسمية، والعمل أحد مصاديق الحركة، ومؤشر قوى على توفر الحيوية والنشاط، والتخلص من الخمول والكسل المسببان لجملة من الأمراض الجسمية وأهمها الترهل، وعدم التخلص من الطاقة الفائضة في الجسم كالدهون والأملاح والسكر... الخ ما يؤدي إلى انسداد الأوعية والشر ايين، وإلى الأضر ار وتعطل بعض الغدد الهامة عن أداء وظائفها.

وأما تأثير العمل على النشاط الذهني فهو من الأهمية بمكان، فالتفكير الذي يصاحب العمل وبمختلف مستوياته: تصور، تحليل، فحص، مقارنة، ربط، قرار، إبداع،... الخ من شأنها أن تحافظ على حيوية الدماغ واستمرارية أداء وظائفه، ذلك أن الدماغ أشبه ما يكون بعضلة، تُصاب بالضمور نتيجة عدم استخدامها.

وفيها يخص الجانب النفسي فإن العمل يُعد من الأسباب الهامة للشعور بالقيمة الذاتية، والكل يخبر ما يعانيه الإنسان العاطل عن العمل من مشاكل نفسية خطيرة، حيث يفرز عدم القيام بشيء نافع يعود على الفرد بنفع مادي أو معنوي شعوراً بالتفاهة والضعة وعدم الجدارة، ما يتسبب في نكسة نفسية حادة جراء الإصابة بأمراض نفسية متعددة لعل (الكآبة) هي العنوان الأكبر الذي سوف تتجمع تحته أغلب الأمراض النفسية.

وفي الواقع هناك العديد من الدراسات الأكاديمية التي أجريت على تأثير البطالة على الصحة، وقد أظهرت الدراسات وجود علاقة قوية بين عدم العمل وتدهور الوضع الصحي بالنسبة إلى الأفراد الذين لا يهارسون العمل. إن فقدان العمل يتسبب في تدهور الحالة الصحية العامة، وإن البقاء بدون عمل لفترة طويلة يضاعف من سوء الحالة الصحية ذاتها، ولذلك يمكن الإستنتاج وفق المعطيات المذكورة أن الأشخاص الذين يعملون هم أفضل من الناحية الصحية من العاطلين عن العمل & Ligthem, 2008) على طحة الأشخاص الذين يعملون أو لا يعملون فحسب إذ تصل تأثيراته السلبية على الصحة والرفاه الاجتهاعي بالنسبة إلى الأشخاص الذين يعيشون في نفس بيئة الأشخاص العاطلين عن العمل وبخاصة الزوجة والأولاد (Machers & Schofield, 1998).

كما قد أشارت إحدى الدراسات إلى أن البطالة أو فقدان فرصة العمل يتسبب في مضاعفة نصيب الموت، تردي وضع الشخص العام، وتردي صحته النفسية Wadden &.

ولا يفوتنا التذكير بأن الدراسات تشير إلى أن العمل ينجز بعض وظائف العوامل النفسية والاجتهاعية (psychosocial) فقد أظهرت الدراسات المختصة بدراسة تأثير العمل على الصحة والرفاه الاجتهاعي بالنسبة إلى الأشخاص الذين لديهم حالات نفسية مزمنة إلى أن العمل هو أصلح اجراء لتحقيق واستكهال عدة وظائف نفسية واجتهاعية واجتهاعية والعمل يمنح الثقة بالنفس، التنظيم اليومي، والتواصل الاجتهاعي (Goodwin & Kennedy, 2001).

لهذا بالذات تشجع الكثير من الحكومات والمؤسسات العالمية المواطنين على العمل التطوعي في حالة عدم الحصول أو عدم الانشغال بالعمل الرسمي بغية منح الجميع فرصة العمل من أجل تجنب التعرض إلى الإصابة بأمراض الكآبة، الوحدة، الخوف، وغيرها من الحالات النفسية والاجتماعية المترتبة عليها. الى جانب الأمراض الجسدية (McKee-Ryan e.a. 2005; Machers & Schofield, 1998)، والكثير من الدول الغربية تقدّم مساعدات مالية ـ كما ألمحنا الى ذلك سلفاً ـ إلى أصحاب العمل الذين يستقبلون المتطوعين للعمل (العاطلين عن العمل) بغية تشجيعهم على تشغيل هذه الشريحة الاجتماعية الكبيرة، لكي تمنح مواطنيها أحد أهم الحقوق الإنسانية المتمثل بحق العمل أو ما يسمى بالمشاركة في الفرص والمساهمة (participation) والى دفعهم بنحو غير مباشر الى العودة الى العمل والمساهمة في المجتمع (de Koning, Collewet & Ligthem, 2008) من خلال ممارستهم للعمل التطوعي.

#### ٤.٤ زيارة الأربعين المباركة والعمل التطوعي

تأسيساً على ما سلف نقول: إذا تسنى لنا معاينة ما يقوم به المؤمنون والمؤمنات العراقيون وغيرهم من جنسيات متعددة أثناء موسم زيارة الأربعين المباركة، لوقفنا حيال مشروع جماهيري لا نظير له في حقل المهارسة والتشجيع على العمل التطوعي، حيث يتوفر الموسم نفسه على مئات الآلاف من المتطوعين، يتوزعون على عشرات الآلاف من الفرق والهيئات الميدانية أو ما يصطلح عليه في ثقافة الزيارة بـ (المواكب) على كافة الطرق المؤدية إلى كربلاء، ومن بدايات الحدود العراقية، وبخاصة الطريق الطويل الذي يربط بين محافظات جنوب العراق وبين كربلاء المقدسة والذي أحب أن أنعته ب (طريق النخوة العراقية) حيث تظهر على هذا الطريق كل أشكال الأصالة والمروءة والقيم العراقية الكريمة التي تلخصها مفردة (النخوة العراقية).

وبالعودة الى متابعة الموضوع نقول: ينبغى الإعتراف بعدم إمكانيتنا ـ عبر هذه الأسطر السريعة. إحصاء ما يقوم به المتطوعون أنفسهم من نشاطات، كما لا يمكننا إحصاء ما يبذلونه من وقت، ومن جهود، ومن أموال، حيث تتطلب مثل هذه العملية الإحصائية التأسيس لدائرة إحصائية متخصصة بل لأكثر من دائرة إحصائية..... نظراً لضخامة حجم الظاهرة وتشعب أنشطتها وأدواتها وازدياد عناصر المشاركين فيها خدمةً وممارسةً... ففي كل عام تشترك عناصر جديدة لإحياء المارسة ذاتها، وفي كل عام تتجدد أنشطة وأشياء وأشكال مختلفة، وفي كل عام نكتشف أنواعاً من الأنشطة التطوعية التي يبتكرها المؤمنون والمؤمنات دون أن نعلم بها مسبقاً، فعلى سبيل المثال: لقد إشتركنا في المشى مع بعض الزوار الأجانب القادمين من البلدان الغربية، وأحبوا في ليلة عودتهم ـ والتي كانت قبل إنتهاء المراسيم بأيام ـ أن يمشوا على طريق كربلاء من جديد ولو لبعض الفراسخ، وذلك لتعلقهم ومحبتهم ومعرفتهم بقيمة هذه المارسة.... فلبينا رغبتهم ومشينا إبتداءً من مدينة النجف الأشر ف، وكانت حركتنا قرب المغرب، فتفاجئنا بالعديد من الرجال والنساء وهم يعترضون طريق المشاة، طالبين منهم الذهاب معهم الى منازلهم ليستريحوا ويستحموا ويأكلوا ويناموا ثم يعيدونهم في سياراتهم الى الأماكن التي توقفوا عندها ليستأنفوا رحلتهم الى كربلاء المقدسة... والمذهل في الأمر أنهم كانوا يتوسلون بحرقة وجدية تخجل المقابل من رفض طلبهم. المرأة تطلب من المرأة والرجل يمسك بيد الرجل يناشدونهم بالله النزول عندهم ليتشرفوا بخدمتهم،... فسئلتني ـ حينها ـ إحدى الأخوات الهولنديات أن أترجم لها ما تريده منها إحدى المتطوعات، ممن قدمن لإصطحاب الزوار الى منازلهم، فشرحت لها الأمر، وقبل أن أنتهى من الكلام شاهدت دموع المرأة الهولندية تنهمر بغزارة، وقد انفعلت انفعالاً عاطفياً شديداً، وأمتزج انفعالها بإبتسامة بريئة أطلقتها في وجه تلك المرأة العراقية المتوسلة مها، فإغتنمت الفرصة وسئلت الزائرة الهولندية:

ماذا تقولين مذا المشهد؟

فأجابت على الفور ـ وكانت امرأة كبيرة بالسن ولديها خبرة في الحياة والثقافات... ـ: لم أشاهد ولن أشاهد مثل هذا المشهد المفعم بالطيبة والسخاء وصدق المشاعر في حياتي. وكانت تتمنى أن تحضر كل عام للمشاركة في ممارسة زيارة الأربعين المباركة، فقد أوضحت لي بأنها لم تنعم براحة روحية وسعادة نفسية نظير ما حظيت به على طريق كربلاء.

والجدير بالذكر في السياق ذاته، فقد نقل لي أحد المؤمنين ممن شاهدوا ما يصنعه هؤ لاء المتطوعون حينها يأخذون الزوار الى بيوتهم، والحكايات أصبحت بالرغم من أسطوريتها الكبيرة مألوفة بالنسبة الى متابعين ممارسة خدام زوار الأربعين، حيث يقدمون لهم ملابساً جديدة هدية لهم، ويقومون بغسل ملابسهم، ويضعون لهم موائداً عامرة بالطعام، ويضيفوا أرصدة لهواتفهم النقالة، والسهر على راحتهم الى درجة لا يجدوها في أرقى الفنادق العالمية، ولا عند مشاهير أصحاب الكرم والضيافة.

في الواقع، إن الدارس يحير فيها يذكر ويسجّل من أعمال تطوعية لهذه الأمة من الناس حتى إن بعض المتطوعين يتفننون في أعمالهم الى درجة الإبداع، وإن كانت بعض الأعمال العفوية ما يشدني إليها أكثر، وذلك لصفاء وإخلاص طبيعتها وعدم تكلفها، فلقد شاهدت على الطريق إسكافياً جالساً بالعراء يخيط أحذية المشاة (الزائرين) مجاناً، ووجهه يتهلل فرحاً بها يقوم به، وكانت هذه حالته طيلة موسم الزيارة، فلم أتمالك نفسي من التَّأْثر والبكاء لذلك المشهد الإنساني العظيم.

ولقد شاهدت رجلاً يدفع بكرسي متحرك، كانت تجلس عليه امرأة بدي لي أنها عاجزة عن المشي، وفي أثناء المشي وصل إلى رجل كان يقدّم كاسات من اللبن للزوار، فأخذ الرجل كأساً منه، وقد أرتبك نوعاً ما بسبب انشغاله بالكأس ودفع الكرسي المتحرك، وإذا بشاب يأتي صوب ذلك الرجل ليباشر دفع الكرسي بكل عفوية، طالباً منه أن يشرب على مهله، وكنت أرصد ملامح ذلك الشاب من زاوية نفسية فلاحظت الإنسيابية والطبيعية والتجرد من التكلف والتصنع والتمثيل. ليس هذا فحسب، فهناك الكثير من القول حول هذا المشهد المترشح بالمعاني الإنسانية، وربم يجد البعض أن مشاهدة مثل هذه السلوكيات في ممارسة زيارة الأربعين المباركة أشياء مألوفة، بيد أنها تشيء بدلالات مكثفة الغنى والاعتبار، فإن سلوك ذلك الشاب ينم عن إحساس فوق مستوى الرهافة، وذوق رفيع، وأريحية أخاذة، وتضامن إلى أدق التفاصيل. إنها حالة مثالية منصهرة بالمثل والقيم والأخلاق الفاضلة.

نحن إزاء ثروة بشرية هائلة من الناشطين في حقول العمل التطوعي رجالاً ونساءً وأطفالاً وحتى المعاقين، يقدّمون إسهامات لا تقوى دولة على تقديمها، إسهامات بمختلف المجالات وبشتى المستويات بدءً بالضيافة، ومروراً بالحماية والرعاية، وانتهاءً بالتثقيف والترشيد، مع تفاصيل لا حصر لها من تقديم الخدمات والتحضيرات والأعمال اللو جستية المعقدة.

والشيء الملفت، أن هذه المناسبة تتيح فرصة العمل للالاف من الناس سواء أكانوا أصحاب أعمال أو ممن لا يملكون أعمالاً، وتعمل على خلق فرص عمل لهم خارج إطار المناسبة. الى جانب توفرها على ورشة عمل واسعة لتعليم العديد من المهارات الاجتماعية والمهنية، كما أنها تشكل مصدراً مهماً من مصادر توليد السعادة وشعور الرضا والثقة بالنفس.

وأما المكاسب المالية فالحديث عنها طويل جداً، حيث تتحرك السوق العراقي بل وأسواق الدول المجاورة في موسم الزيارة تحركاً لا نظير له طوال العام، وينتفع المجتمع بعامة من الأعمال التي تبذل في الموسم ذاته، والموسم نفسه ـ كما سوف نتوقف عند ذلك في تضاعيف الدراسة يشكل أحد أهم مصادر السياحة الدينية في المنطقة عامة.

### ٤.٥ مقارنة العمل التطوعي بين خدام الحسين عليه وغيرهم

إن أهم ما يمكن تسجيله من ملاحظات في إطار المقارنة بين العمل التطوعي الذي يقوم به المؤمنون أثناء موسم زيارة الأربعين المباركة، وبين غيرهم من المتطوعين هو:

### ٤.٥.١ الدوافع الذاتية

إن عمل هؤلاء المؤمنين صادر عن دوافع ذاتية خالصة دون أن تكون هناك يدُّ للمحفزات الخارجية، وأعنى بها تشجيع المؤسسات سواء أكانت حكومية أم مؤسسات المجتمع المدنى المتخصصة بالشأن ذاته. علماً بأن العمل التطوعي في أغلب بلدان العالم لا يتجرد كلياً عن المكافآت المادية والمعنوية، حيث تدفع العديد من المؤسسات أجوراً بسيطة لتسديد نفقات النقل بالنسبة الى المتطوعين الذين تبعد سكناهم عن أماكن العمل ـ والحق يقال أن البعض لا يأخذ هذه الأجور ـ كما تضاف الأعمال التي يقومون مها الى الخبرات العملية التي يجيدها الفرد، مما يمنح سيرتهم العملية أو الذاتية (CV) نوعاً من الاعتبار وتأخذ بجدية في تقييم المتقدّم إلى العمل، وفي الكثير من الحالات يكون العمل التطوعي مقدمة للحصول على عمل بأجر، فالكثير من المتطوعين المتميزين في أدائهم يتم تعينهم وابقائهم في نفس الأعمال التي كانوا يعملون فيها تطوعاً. وغير ذلك من أمور من قبيل: منح المؤسسات الحكومية المساعدات الاجتماعية (رواتباً شهرية) إلى العاطلين عن العمل مقابل المساهمة في الأعمال التطوعية، وفي بعض الدول الغربية تمنح الحكومات مساعدات مالية وإعفاءات ضريبية لأصحاب العمل (شركات، مصانع، متاجر أو محلات فردية صغيرة) لمن يوظف أو يقبل بتشغيل المتطوعين. بينها تكاد تتمحض أعمال المتطوعين أيام موسم زيارة الأربعين المباركة لله ـ سبحانه وتعالى ـ من خلال حبهم المقدس لسيد الشهداء عليه ولزواره، فالكل يتنافس على بذل أقصى الجهد من أجل

الحب المذكور، والهدف الحقيقي الكامن في تعلقهم بهذا الحب والعمل هو نيل رضا الله تعالى، فليس هناك مكافآت، ولا شهادات تقديرية، ولا نوايا ضمنية، ولا إعفاءات من بعض الواجبات التي تحفز المتطوعين على خدمة زوار سيد الشهداء عليه غير الاعتبارات الأخروية المذكورة أعلاه.

#### ٤.٥.٤ حرية اختيار العمل التطوعي

تقوم بعض المنظمات والمؤسسات في بعض الدول الغربية، وبخاصة في الولايات المتحدة الإميركية على إلزام أتباعها بالعمل التطوعي، حيث تفرض المدارس المتوسطة، الجامعات، والشركات الطلبة والعمّال المنتمين اليها أن يقدّموا شيئاً للمجتمع تطوعاً، ولا تقبل أحداً يعمل معها إلا بعد الموافقة على الطلب المذكور (Aronson et al, 2007).

يعتقد أصحاب هذه الرؤية بأن الغرض من البرامج المخطط إليها في حقل فرض العمل التطوعي على أفرادها هو التشجيع على العمل التطوعي، حيث سوف يعزز من دفع المتطوعين للاستمرار في تقديم المساعدة حتى لو غادروا تلك المنظهات والمؤسسات التي يعملون فيها، فمن خلال فرضها العمل التطوعي على أفرادها، وذلك عبر توجيههم للعمل بعضاً من الوقت لصالح بعض الفئات والمؤسسات من قبيل: الملاجىء المخصصة لمن لا مأوى لهم، المصحات الطبية، ومراكز الرعاية النهارية، سوف تزداد احتمالية ممارستهم للعمل التطوعي في المستقبل. والسبب ـ حسب نفس الرؤية أعلاه إن حمل الناس على ممارسة الأعمال التطوعية ولو لبعض الوقت كفيل بالتشجيع على الإيجابية بنحو عملى.

بيد أن معطيات علم النفس تتعارض مع الطموحات المرتقبة لرؤية المؤسسات المشار اليها، حيث تفترض المعطيات النفسية في حقل دراسة الدوافع الإنسانية بأن تقديم بعض

المحفزات الخارجية لمارسة أحد النشاطات، سوف يؤدي الى إضعاف الاهتمام الداخلي بها.

ومن الجدير الإشارة الى أن المعنيين في حقل دراسة الدوافع الإنسانية يصنفونها إلى نوعين: الدوافع الداخلية، والدوافع الخارجية (Zimbardo, Johnson & Weber, 2008).

الدوافع الداخلية: هي التي تنطلق من داخل الفرد، من إيهانه بإيجابية وظرافة العمل الذي يسعى للقيام فيه، دون أن تكون ثمة محفزات خارجية مثل من يقدّم المساعدة لأنه مؤمن بعمل المساعدة ذاته، وليس من أجل أن يحصل على تقدير من الناس أو مكافأة من أحد، ولهم في توضيح ذلك مثال مستمد من الحياة الغربية، حيث يضر بون مثلاً على الدوافع الداخلية بمن يحب ممارسة كرة القدم لأنه يحب هذه الرياضة، لا لأنه يريد أن ينال الفوز من خلال اللعب، بل الدافع هو حبه للرياضة نفسها، وليس للسعى على تحقيق التغلب، بمعنى آخر إن الفوز أو عدمه لا يقف وراء ممارسته لهذه الرياضة.

وأما الحوافز الخارجية: فهي عكس الدوافع الداخلية، حيث أن الإندفاع إلى العمل لا يأتي من قناعة الفرد بقيمة العمل، وإنها يأتي نتيجة السعى للحوافز التي تترتب على القيام بالعمل، ففي المثال المتقدم يكون السعى إلى الفوز هو الدافع، وليس حب الرياضة لذاتها، أو بسبب الإجبار كما في الحالة التي نحن بصدد دراستها. ولا شك ان الحوافز الداخلية هي الأشد فاعلية، والأكثر ضهاناً باستمرارية المارسة، حيث يعتبر ارتفاع الأسباب التي تدفع للقيام بعمل ما سبب في التوقف عن ممارستها، على العكس من الإنطلاق من الدوافع الداخلية.

لهذا بالذات فقد توصل الباحثون الى أن: كلم كان شعور الأفراد شديداً بأن ما يقومون فيه من عمل تطوعي متأتي عن الواجبات الخارجية، كلم كان توقع ممارسة أعمالهم للأعمال التطوعية في المستقبل ضعيفاً ;Batson, Coke, Janoski, & Hanson, 1978) . Kunda & Schwartz, 1983; Stukas, Snyder & Clary, 1999)

النصيحة التي يقدّمها المعنيون الى هذه المنظمات والمؤسسات بهذا السياق تتحدد في أخذ الحيطة التامة بفرض الأعمال التطوعية، فكما ألمحنا ـ قبل قليل ـ الى أن الناس إذا شعرت بان ما تقوم فيه من أعمال هو بسبب الواجب المفروض عليها، سوف تقل ممارستها في المستقبل لهذه الأعمال.

إعمل على تشجيع الناس على فعل العمل التطوعي، وبنفس الوقت أمنحهم الشعور بأنهم يمتلكون حرية الاختيار في ممارسة العمل التطوعي أو رفضه، فقد أظهرت إحدى الدراسات بأن هذه الطريقة ذات تأثير ايجابي على نوايا الناس في ممارسة العمل التطوعي مرة أخرى (Stukas et al, 1999).

من جديد نعود للتأكيد على أن عمل المتطوعين في زيارة الأربعين المباركة يستمد حوافزه من الدوافع الذاتية، من إيهان عشاق الحسين السلام بقيمة العمل لذاته، لا لشيء مفروض عليهم أو لأسباب خارجية توجبها المصالح الوقتية. لذلك وجدنا أن مواصلة هؤلاء المتطوعين لأداء أعمالهم التطوعية، وعدم إنقطاعهم عنها في أصعب الظروف التي مرت على أتباع أهل البيت المِيَّكُ في العراق تكمن في دوافعهم الذاتية الحقيقية، وهذه من المكاسب المعنوية الثمينة التي تتمتع بها ممارسة زيارة الأربعين المباركة.

### ٤-٥-٣ التنافس الرسالي

تشهد خارطة الاجتماع الإنساني صراعات على كافة الأصعدة والمستويات ـ قديهاً وحديثاً ـ ليس بين أسرة دولية وأخرى، بل وحتى في داخل الأسرة الواحدة، وليس أشكال تلك الصراعات هو العنف والسلاح كما هو مألوف في الحروب الداخلية والخارجية فحسب، بل الصراعات الحزبية والطبقية والدينية من خلال الادبيات المقروءة والمسموعة هو الأكثر حضوراً، وتمتد الصراعات لتشمل الأندية الثقافية، والرياضية، والعلمية، والحقل الاقتصادي من صغار التجار وكبارها، حتى شهدنا في

الغرب قبل عشر سنوات ـ ولازلنا نشهد ـ ما يعرف بحرب الأسعار، وهي حرب تجري في إطار تخفيض الأسعار بين الأسواق والمتاجر بغية كسب المستهلك. وأحياناً تدور الصراعات بين أكثر النشاطات الاجتماعية إيجابية من قبيل مؤسسات المجتمع المدني التي تسعى لتقديم المساعدات الاجتماعية، وبالرغم من أن ثمة جهود توعوية كبيرة لتثقيف العاملين بمختلف القطاعات المذكورة، لإستبدال مفهوم الصراع بمفهوم التنافس، وإخضاع عملية التنافس للشروط الشريفة إلا أن الواقع يشهد عكس ذلك، فلا زالت المقولة الاجتماعية المشهورة تفرض هيمنتها «عَدُقُ المَرْءِ مَنْ يَعْمَلُ بِعَمَلِهِ» مع تحفظنا على مضمونها المتقاطع مع مبدأ السلمية وقيم التعاون التي يؤكد عليها الإسلام، حيث يتصارع الجميع من أجل إنجاح مشروعه على حساب الآخرين، الأمر الذي يتسبب في زيادة رقعة الكراهية والتوتر والهدر للجهود بين الناس.

من هنا تبرز قيمة اعتبارية أخرى لخدام الحسين عليه سواهم في ممارسة خدمة زيارة الأربعين المباركة، فبالرغم من كثرة الهيئات (المواكب) واختلاف توجهاتها وانتهائاتها العرقية والقبلية والدينية والمذهبية والثقافية إلا ان السمة الغالبة عليهم هي التآلف، والتعاون ونكران الذات، فلا تحصل صراعات فيها بينهم بالمرة، بل هناك حالة تسود أعمالهم اشبه ما تكون بروح الفريق الواحد، وهناك نوع من التنافس الشديد بينهم في تقديم الخدمات، وكسب محبة الزائرين، ونجاح العمل، لكنه تنافس شريف، وضمن الأطر المقبولة، والسبب بكل بساطة يتحدد في وضوح الهدف، ووحدة الرسالة، وهي خدمة زوار سيد الشهداء السلام وإنجاح ممارسة الزيارة للوصول الى مرضاة الله عبر هذه الوسيلة الإيهانية. وهذا اللون من التنافس يعد من أشر اف وأطهر وانصع ألوان التنافس على الأطلاق لأنه مصداق لقوله تعالى: ﴿فَاسْتَبِقُوا الْخَيْرَاتِ ﴾ (البقرة: ١٤٨).

#### ٤.٥.٤ الحالة التعبوية

الجانب الأشد نصوعاً فيها تقدم من مقارنات ـ هو الحالة التعبوية العالية للمتطوعين، إلى درجة الإستفاضة والزيادة على تلبية الحاجة من المتطوعين لتقديم الأعهال، على العكس من حالة المؤسسات التطوعية الأخرى التي تشكوا من النقص وانخفاض الدوافع بالنسبة إلى المتطوعين، وكلنا يعلم أن المسؤولين على الأعهال التطوعية في موسم زيارة الأربعين المباركة لا يندرجون ضمن مؤسسات منظمة، ولا ينفقون مبالغاً وجهوداً من أجل ترغيب المتطوعين وتحفيزهم للأنخراط في برامج خدمة الزائرين، بل لا تعثر على إعلان واحد يشير إلى طلب المتطوعين أو الحاجة اليهم. وهذا وحده ما يدعو للدهشة والدراسة الجادة، حيث أن معرفة أسباب هذا الإستقطاب الجهاهيري دراسياً وعلمياً يقودنا للاستفادة منها في مشاريع أخرى تعود بالفائدة على المجتمع بعامة.

لذلك جميعاً، لا بدّ من الوقوف قليلاً لنرفع تحية إجلال وتثمين وتكريم لهؤلاء العاملين الأخيار والى ما يقدمونه سنوياً من إسهامات تستحق الإشادة الدولية، فهم من مفاخر الإنسانية، ذلك ان عملهم منطلق من صميم الأعمال الإنسانية الخالصة ويصب في صالح الإنسان، كما يتعين علينا الاستفادة من خبراتهم ومعنوياتهم وعطاءاتهم المباركة، فهم من أروع الأمثلة التي ينبغي أن يحتذى بها في مجالات العمل التطوعي، وبرامج التدريب على أخلاقية الإيثار والشعور بالآخر، وخاصة طرائقهم المتفوقة في استقطاب وتعبئة وتنظيم العاملين، وتوظيف طاقاتهم ضمن فريق عمل مشترك مع الاختلاف الكبير في الأعمار، المعرق، التحصيل العلمي، والمواقع الاجتماعية.

### ٦.٤ طموحنا في العمل التطوعي

كلنًّا أمل في استمرار جذوة العمل التطوعي بالتوقد خارج أيام ممارسة الزيارة الأربعينية المباركة، ليمتد نورها إلى مجالات اجتماعية نحن بأمس الحاجة اليها، فما أعظم درجة النفع لو قدّر لهذا السيل من الطاقات العاملة بالتدفق والعطاء خارج إطار وسقف الموسم الأربعيني المبارك؟ من المؤكد سوف نكون قد حققنا منجزات كبرة لخدمة مجتمعاتنا وقضايا ديننا الإسلامي الحنيف. فعلى سبيل المثال: لو أن كل شخص من المتطوعين لخدمة الزوار ـ ولا أقول الزوار أنفسهم ـ يخصص يوماً من أيام السنة للأعمال التطوعية سواء كان يتبرع بأجرة عمله أو يذهب لإحدى المؤسسات من أجل تقديم العمل التطوعي... لكنّا قد حصلنا على قرابة المئة ألف يوم من الأعمال التطوعية حيث يقدر عدد المتطوعين لخدمة الزيارة الأربعينية بأكثر من مئة ألف عامل. علماً بأن ثمة مجالات بأشد الحاجة الى المساعدة بنحو جماهيري نظير نزول خدام الحسين أيام الزيارة الأربعينية أو بكلمة آخرى: نحن بحاجة الحماسة الثورية التي يتو فر عليها أحباب الحسين وخدام زيارته المباركة لمعالجة جملة من المجالات الاجتماعية التي تعانى منها بلداننا بعد أن فقدت الثقة بمعالجة حكوماتها لها.

وأما لو أستطعنا إقناع جميع جمهور الزيارة بضرورة العمل التطوعي خارج إطار موسم ممارستها انسجاماً مع رسالتها ومبادئ صاحبها عليه الذي قدّم نفسه وأهل بيته وخيرة أنصاره من أجل مصلحة الأمة العليا، فأننا لاشك سوف نكون من أعز وأمنع وأغنى مجتمعات العالم، ذلك لما ينطوي عليه جمهور الزيارة المبارك من جدية وعزم وإخلاص، وتنوع في المواهب والقدرات، وزخم هائل من الإمكانيات والاعتبارات. وهذا هو الطموح الذي ينبغى أن نعمل عليه للإفادة الصحيحة من معطيات وبركات الزيارة الأربعينية الكريمة، وقد بدأت ـ بالفعل ـ بعض ثمار الطموح المذكور بالأيناع، وذلك من خلال المشاركة المصيرية والتأريخية لجمهور الزيارة في تكوين ودعم الحشد الشعبي الذي استجاب لفتوى المرجعية المقدسة في تصديه لقوى الشر من جميع أنحاء العالم، وهذا ما سوف تكون لنا معه وقفة خاصة في تضاعيف دراستنا، فقد افردنا له فصلاً خاصاً.

\* \* \*

# ٥- الإحساس العبادي الطويل

ينطوى العنوان أعلاه على بعض من الموضوعات الهامة في بناء الشخصية المؤمنة روحياً ومعرفياً، نعرض لها عبر العناوين التالية:

# ٥-١ زيارة الأربعين المباركة والإحساس العبادي الطويل

تتيح ممارسة زيارة الأربعين المباركة فرصة الشعور العبادي المتواصل، مثلها مثل ممارسة الحج أو الصيام حيث تنتظم هذه المارسات ضمن شوط عبادي طويل، تتآزر نشاطاتها المكثفة فيها بينها لتمنح المهارس وعياً وإحساساً وتفاعلاً عبادياً مستمراً، فالمتوجه الى زيارة سيد الشهداء السَّه مشياً يشعر بالحضور القلبي والعقلي، ويعيش حالة من الوعى المستمر لما يقوم فيه، حيث تعهدت له النصوص الشرعية بأنه يُثاب على كل خطوة يخطوها في طريقه الى أبي عبد الله الحسين عليكا . ولهذا تجد أن الجميع يحث الخطى دون كلل أو تعب للإستزادة من إقتطاف الأجر الذي أشارت اليه النصوص الخاصة بزيارته عَلَيكُ مشياً، ومن هذه النصوص رواية أبي الصامت، قال: «سمعت أبا عبدالله الصادق عليه يقول:

مَنْ أَتِي قَبْرَ الْحُسَيْنِ عَلِيَكِم ماشياً كَتَبَ اللهُ لَهُ بِكُلِّ خُطْوَة أَلْفَ حَسَنَة، وَمحا عَنْهُ أَلْفَ سَيِّئَة، وَرَفَعَ لَهُ أَلْفَ دَرَجَة» (ابن قولويه، ١٣٥٦هـ: ١٣٣).

وفي رواية أخرى عن على بن ميمون الصائغ، عن أبي عبدالله الصادق علي قال: «يا عَلَيُّ، زُر الحُسَيْنِ وَلاَ تَدَعَهُ.

قال: قلت: ما لمن أتاه من الثواب؟

قال: مَنْ أَتَاهُ ماشياً كَتَبَ اللهُ لَهُ بِكُلِّ خُطْوَةً حَسَنَةً، وَمَحِي عَنْهُ سَيِّئَةً، وَرَفَعَ لَهُ دَرَجَةً » (ابن قولويه، ١٣٥٦هـ: ١٢٤).

وعن الحسين بن ثوير بن أبي فاخته، قال «قال: أبو عبد عبد الله عليه الله على الله عليه على عن الله عليه الله على الله عليه الله على ال خرجَ مِنْ منزلهِ يريد زيارة قبر الحسين بن على صلوات الله عليهم إنْ كان ماشياً كتب اللهُ لهُ يكل خطوة حسنة ومحى عنه سيئةً حتى إذا صار في الحاير كتبه الله من المصلحين المنتجبين حتى إذا قضى مناسكه كتبه الله من الفائزين حتى إذا أراد الإنصر اف أتاه ملكُّ فقال: إنّ رسولَ الله عَلَيْ يقرئك السلام، ويقولُ لكَ: إستأنف العمل، فقد غفر لك ما مضي (ابن قولويه، ١٣٥٦هـ: ١٣٢).

وقبل أن ندخل في تحليل الروايات المذكورة وربطها في الموضوع نفسه، ينبغى الإشارة إلى أن الإسلام يسعى إلى رفع مستوى الوعى العبادي لدى أتباعه ـ عبر حزمة من المارسات ـ إلى درجة الوصول إلى حالة الحضور المتواصل مع الله سبحانه وتعالى، واجتناب التعرض إلى الغفلة والغياب عنه سبحانه وتعالى، مما يحّول وجود الفرد المؤمن إلى حالة من التفاعل والإنفتاح والتسامي المستمرة مع عالم السماء الذي لا حدود لمداياته وتجلياته... إنها رحلة نحو آفاق القرب في تصاعد وعروج لا تصل عند محطة حتى تستأنف التحليق صوب محطة جديدة... وبهذا يبلغ الإنسان تحقيق شروط العبودية لله تعالى وأداء وظيفته العبادية التي خلق من أجلها، متحرراً ـ في نفس الوقت ـ من كل القيود الدنيوية التي تعيق انطلاقه نحو خالقه...

لهذا بالذات، وجدنا أن ثمة العديد من التشريعات الإسلامية التي تهدف الى تدريب المؤمنين على المعايشة العبادية المستمرة مثل: الصلاة الواجبة والمستحبة والصوم الواجب والمستحب والحج والعمرة والدعاء والتسبيح وتلاوة القران، والتفكر في خلق الله وغبرها، مشترطة في أداء الأعمال المشار اليها التوفر على (نية التقرب إلى الله تعالى) والحضور القلبي وعدم الغفلة والشرود الذهني... الخ بل أن التوصيات تشير إلى أن على المؤمن أن تكون له في كل عمل يقوم فيه (نيّة) وهذه من أرفع مستويات النضج العبادي التي يصل بها الإنسان إلى التواصل الفعلى مع الله سبحانه وتعالى، فقد وروى عن النبي الأكرم الله في وصيته لأبي ذر ، أنه قال: «يا أباذر: ليكن لك في كل شيء نية، حتى في النوم والأكل» (العاملي، ١٤١٤، ١: ٤٨).

وكان من تأكيد التوصيات على مسألة النية أن جعلت العمل هو النية، حيث روى عن الامام الصادق عليه أنه قال: «والنية أفضل من العمل، ألا وان النية هي العمل، ثم تلا قوله تعالى: ﴿قُلْ كُلُّ يَعْمَلُ عَلَى شَاكِلَتِهِ ﴾ يعني على نيته » (العاملي، ١٤١٤،١:١٥).

وزيارة المراقد المقدسة تهدف إلى كل ما تقدمت الإشارة إليه من دلالات عبادية تتميز بالطابع التواصلي والمعايشة الروحية الطويلة، وتأتي ممارسة زيارة الأربعين المباركة في مقدمة المارسات الزيارتية العاملة على الأهداف المذكورة، حيث تتيح هذه المارسة فرصة التواصل الروحي والإحساس العبادي العميق، ذلك أن زمن أدائها يمتد ـ احياناً ـ إلى أيام متعددة، ويستمر الانشغال بأنشطتها لساعات طويلة في اليوم الواحد، فبالرغم من وجود توقيت خاص لبعض الزيارات الموسمية إلا أن أبواب العتبات المقدسة مفتوحة في كل وقت، وبإمكان الزائر اللبث والإستغراق في الدعاء والمناجات إلى ما شاء ...

والملاحظ أن ممارسة زيارة الأربعين المباركة تتفرد عن بعض المهارسات العبادية الطويلة بعدة جوانب، أبرزها: أنها غير مصحوبة بالتوتر النفسي الناجم عن الخوف من الإخلال بالأداء أو العمل من قبيل الأخطاء التي تتسبب بفساد بعض شعائر الحج وممارساته والتي يترتب على بعضها القضاء ودفع الكفارات كما تشير بذلك كتب مناسك الحج للفقهاء المكرّمين، وكذلك الحال فيها يتسبب بالأفطار وفساد الصوم من أخطاء ومخالفات... وهذا ما يتسبب ـ بالنسبة لشريحة واسعة ـ بالضغط النفسي خشية عدم الأداء بالنحو المطلوب، بينها تأتي ممارسة الزيارة مشياً لتمنح الانسان المؤمن ـ كما

ألمحنا سلفاً قدراً كبيراً من المعايشة العبادية الطويلة دون أن تكون مصحوبة بالتوترات المشار إليها، وليس هناك ما يخل بالمهارسة إلا ارتكاب الأثم... فكل ماهو مطلوب من الزائر يتحدد في أن ينطلق بنية خالصة لله تعالى، وأن يستحضر مأساة سيد الشهداء على الزائر يتحدد في أن ينطلق بنية خالصة لله تعالى، وأن يستحضر مأساة سيد الشهداء على وآله الأطهار مع التوفر على بعض الشروط المذكورة في آداب الزيارة، وهذا بالذات ما يجعله في راحة نفسية نتيجة إحساسه المتواصل مع الله سبحانه وتعالى عبر تفاعله مع قضية المزور عليه المتوجه إليه، حيث سوف تستولي عليه فكرة التقرب إلى الله عز وجل من خلال كل خطوة يخطوها نحو كعبة العاشقين وحرم العارفين ومرقد سيد الشهداء والصديقين عليه فهو توجه إلى الله وسعي باتجاهه جل وعلى. وقد أشارت العديد من نصوص الزيارات إلى هذا المعنى وبخاصة نصوص الزيارة الجامعة، ومنها النص التالي: نصوص الزيارات إلى هذا المعنى وبخاصة نصوص الزيارة الجامعة، ومنها النص التالي:

«السَّلامُ عَلَيْكُمْ أَئِمَّةَ المُؤْمِنينَ، وَسادَةَ المُتَّقينَ... وَأَنُوارَ العارِفينَ... وَمَنْهَجَ الإيهانِ، وَمَعادِنَ الحَقائِقِ، وَشُفَعاءَ الخَلائِقِ» (المشهدي، ١٤١٩ هـ).

وفي نصّ آخر من الزيارات الجامعة جاء أكثر دلالةً على ما نتوخى التأكيد عليه:

«السَّلاَمُ عَلَى الَّذِينَ مَنْ والاَهُمْ فَقَدْ والَى اللهَ، وَمَنْ عاداهُمْ فَقَدْ عادَى اللهَ، وَمَنْ عَرَفَهُمْ فَقَدْ عَرَفَهُمْ فَقَدْ عَرَفَهُمْ فَقَدْ عَرَفَ اللهَ، وَمَنْ جَهِلَهُمْ فَقَدْ جَهِلَ اللهَ» (المشهدي، ١٤١٩ هـ).

وفي الحديث المروي عن الإمام الصادق علي الإمام

«بِنا عُرِفَ اللهُ، وَبِنا عُبِدَ اللهُ. نَحْنُ الادِلاَّءُ عَلَى اللهِ، وَلَوْلانا ما عُبِدَ اللهُ» (المجلسي، ١٩٩٤: ٢٦: ٢٦٠).

# ٥.٢ الإحساس العبادي الطويل نفسياً

ليس من شك في أن المارسة العبادية تفصح عن صحة المارس نفسياً، وتؤكد على سوية شخصيته بنحو عام شريطة أن تكون المارسة العبادية مستوفية للشروط العبادية الحقيقية، وأن يقوم ما المارس على الوجه الذي نصت عليه النصوص الشرعية، والأحكام الفقهية. وبالرغم من أن الدراسات والتجارب النفسية المهتمة بدراسة علاقة المارسات والشعائر الدينية على الصحة النفسية قليلة جدا بسبب الموقف السلبي لأغلب الباحثين الغربيين النفسيين من الدين وتأثر الباحثين العرب والمسلمين للأسف مهم... إلا أن ثمة دراسات وملاحظات هامة أثبتها بعض النفسانيين الغربيين والإسلاميين في الصدد نفسه، تشير تلك الدراسات الى فاعلية المارسة العبادية على الصحة النفسية وتخفيفها لبعض الآلام والحالات العصبية، ومنها ما توصلت إليه مجموعة من الدراسات العلمية التي أجريت في ماليزيا على بعض مرضى اضطراب القلق العام ومرضى الاكتئاب الجسيم (Axhar et al, 1994). حيث تبين أن المتدينين يحتاجون إلى جرعات دوائية أقل، مقارنة بغير المتدينين، وذلك بسبب ما يقومون فيه من ممارسات عبادية، مع ملاحظة الفترة الزمنية للمارسة العبادية وتأثيرها الإيجابي ـ وهو ما نسعى للتأكيد عليه ـ على المصابين ببعض الامراض النفسية «وتلخصت أساليب العلاج الديني تلك في ما يمكن اعتباره إسباغاً للوضوء وفي إطالة مدة الصلاة من خلال إطالة مدة الركوع ومدة السجود، وكذلك في قراءة بعض الآيات من كتاب الله عزّ وجل (أبو هنيدي، ٢٠٠٣).

كما أثبتت الملاحظات التي قمنا بها على مجموعة من المصابين ببعض الأمراض النفسية مثل التوتر الشديد، وعصاب الوسواس القهري، والكآبة أن المارسين لبعض الشعائر الدينية سرعان ما تظهر عليهم مشاعر الارتياح، والهدوء النفسي نتيجة للأسترخاء الذي تقود إليه المارسات العبادية ما يفسر من الناحية العلمية عملية انخفاض سريع في هرمون

التوتر الكورتزول (Cortisol) في الدم (Lovallo, 2005). لاحظنا ذلك عبر صلاة الجماعة، الأدعية الجماعية، والمشاركة في الشعائر الحسينية، وبخاصة ممارسة المشي في موسم زيارة الأربعين المباركة، حيث كان تأثير المشى والمشاركة لفترات طويلة على المعانين من تلك الأمراض تأثيراً مدهشاً، فطالما كان المهارسون في المشي والمشاركة طالما كانوا في ارتياح واسترخاء نفسي. وهذه من أهم الملاحظات التي نريد لفت اهتمام الباحثين عليها، فالمكث والإستغراق والمعايشة الطويلة كان لها علاقة قوية في تخليص المعانين من الأمراض المشار اليها، وبخاصة المعانين من العصاب القهري، والتوتر المزمن، والكآبة.

وهنا يبرز دور الجماعة والأنشطة الاجتماعية في التخفيف عن المريض ومساعدته في التوقف عن الانشغال بتداعيات المرض، وبخاصة الأشخاص المصابين بعصاب الوسواس القهري (أبو هنيدي، ۲۰۰۳).

كما يبرز الدور الفعّال للعلاج الجماعي (Group therapy or Group psychotherapy) وهو عبارة عن مشاركة مجموعة من المعانين بمرض ما للنقاش وتبادل الخبرات فيها بينهم، حيث يعتبر هذا النوع من العلاج أحد الطرق المؤثرة في حمل المريض على مواجهة الناس والإفصاح عن تجربته الخاصة مع المرض الذي يعاني منه، فقد انتشر تداوله ـ منذ أكثر من عقدين ـ في البلدان الغربية بنحو ملحوظ.، وقد أظهرت التجارب فاعليته في تحسين المصابين ببعض الإمراض والمشاكل الذهنية والنفسية.

وما يهمنا من التطرق الى الموضوع ذاته، هو ما تمتاز فيه زيارة الأربعين المباركة ـ مع غيرها من المارسات العبادية الجماعية ـ من توفر على نوع شبيه إلى بعض الشيء بخطوات العلاج الجماعي، ويقوم ببعض أدواره، ووظائفه بنحو عفوي بعيد عن التَّكلف والخوف من الآخرين، وأهم ما يقدمه هو إخراج المريض من عزلته، وتشجيعه على المشاركة في النشاطات الاجتماعية، وتقديم الدعم المعنوى له، وفي مقدمة ذلك الدعم هو الدعاء له، ولطالما شاهدنا وقرأنا وسمعنا بالكرامات الإلهية التي تنهال على المشاركين بهذه المارسات العبادية، وبخاصة المتضرعين إلى الله تعالى بشفائهم وكشف كربهم.

للأهمية أعلاه، أمكن القول: إن المشاركة في زيارة الأربعين المباركة تدخل ـ وبكل جدارة ـ في لائحة طرائق العلاج النفسي والعقلي والسلوكي فهي لا تقل أهمية عن العديد من الطرائق المتداولة، ولعل هذه الطريقة العلاجية تقارب بعض وجوه ما يعرف ب (العلاج السلوكي المعرفي) أو (cognitive behavioral therapy)، ولا مجال عبر هذه الدراسة السريعة ـ للمقارنة بين هذين المنهجين. لذا نلفت عناية المشتغلين بالحقل الطبي وبخاصة المعالجين النفسانيين بتوظيف ممارسة الزيارة الأربعينية في معالجة المراجعين المشتكين من الأمراض التي ألمحنا إليها، أو وضعها كمرحلة من مراحل برنامج العلاج الذي يمرُّ فيه المراجع، حيث كم المحنا سلفاً بأننا قد أجرينا بعض الملاحظات الدراسية على المعانين من بعض الأمراض والأضطرابات، وأرشدنا بعض مراجعينا للمشاركة في ممارسة زيارة الأربعين المباركة فوجدنا نتائجاً إيجابية مشجعة.

كما نطلب من المتخصصين في المجالات الصحية التوجه الجاد في دراسة هذا المحور الهام، وتعميم معطياته العلمية بغية الإفادة منها، والتدليل على أصالة المارسة ذاتها وفق طرائق البحث العلمي الرصينة.

## ٥-٣ الإحساس العبادي الطويل اجتماعياً

من ملامح المجتمع الإسلامي انه مجتمع (متعبد)، يعمل على أداء الوظيفة العبادية التي خلق من أجلها ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ (الذاريات: ٥٦). وهذه الوظيفة تتوزع على كافة السلوك والنشاط الإنساني ـ سواء ما يتعلق بينه وبين نفسه، بينه بينه وبين الآخرين، بينه وبين الطبيعة، وبينه وبين ربه ـ ومن بين السلوك والنشاطات الهامة سلوكه التواصلي مع الله تعالى عبر الشعائر العبادية ذات الطابع الجماعي، والأبعاد الاجتماعية بنفس الوقت، مثل صلاة الجماعة، الحج، والزيارة... الخ حيث أكّدت التوصيات الإسلامية على ممارسة بعض العبادات بنحو جماعي (وليس جماعة) كما ندبت على أن تؤدى بعضها بشكل جماعي كما هو الحال في صلاة الجماعة، وجعلت الأداء الشعائري لتلك العبادات من صفات المؤمنين ﴿ تَرَاهُمْ رُكَّعًا سُجَّدًا يَبْتَغُونَ فَضْلًا مِنَ اللهَ وَرِضُوانًا سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِمْ مِنْ أَثَرِ السُّجُودِ ﴾ (الفتح: ٢٩).

والواقع إن التواصل العبادي الطويل ـ بنحو جماعي ـ يخلق مناخاً جمعياً اخاذاً يعكس تأثيراته الإيجابية بقوة على المجتمعين، ويدفعهم باتجاه مراجعة سلوكهم والعمل على تعديله، وكلّما أزداد المكث والمهارسة العبادية كلّما أزداد تأثير الشعور الجمعي على "تصعيد العواطف النقية، بحيث يتحسس الجميع بتزكية نفوسهم وصقلها وانسلاخها من الواقع الاجتماعي المصحوب بالتوترات والانحرافات...» (البستاني، ١٩٩٤: ٢١٣).

ولا تقف تأثيرات التواصل المشار اليه عند رقعة المجتمعين فحسب، بل تمتد إلى كل مشاهد أو سامع لتلك المارسات المباركة حيث تأخذ الإيحاءات الروحية طريقها متسربة إلى داخل النفس بكل سهولة لتمنحها الهدوء إلى درجة التخدير، بيد أنه تخدير يحتفظ بنشاط الشعور وعدم غياب الوعى.

وخلاصة ما نريد أن نتوصل إليه: أن للتواصل العبادي الطويل تأثيرات روحية على المجتمع، ومن الممكن الاستفادة منها في مجالات التأثير في حقل الدراسات المختصة في السلوك الاجتهاعي، لأننا لاحظنا نتائج ذلك التأثير بنحو لايقبل التشكيك. وبمعنى أكثر وضوحاً، إن المهارسات العبادية الجهاعية الطويلة تلفت انتباه المجتمع بعامة، ونتيجة الانتباه نفسه تبدأ عملية التذكير بالله تعالى، وتحسيس الغافلين عنه بضرورة تعديل سلوكهم، والالتحاق بقافلة السالكين إليه تعالى، ذلك أن الإشعاعات النورانية المنبعثة من المهارسات المذكورة تفرض تأثيراتها الإيهانية على من حولها من الناس، وهذا ما يساعد على المحافظة على سلامة فطرتهم، واستمرارية رسالتهم التوحيدية. ومن جانب أخر فإن وجود مثل هذه المهارسات بحد ذاتها - في شرايين المجتمع كفيل بإنزال رحمة الله

(عزّ وجل) على ذلك المجتمع بأسره، بل وعلى كافة الموجودات حسب قابلية استيعابهم للرحمة المذكورة.

#### ٥-٤ الإحساس العبادي الطويل كاستراتيجية مواجهة للشيطان وحزبه

من معطيات المارسات العبادية الجماعية الطويلة أنها تمثل استراتيجية مواجهة حقيقية للصراع بين الشيطان وحزبه، حيث طالما نبهنا القرآن الكريم إلى أن الصراع مع الشيطان صراع جبهة وخط وحضارة يحتاج إلى تنظيم قوانا وتوحيدها وتحشيدها ضده، من أجل فهم طبيعة حركته وأدوات حربه، وأن لا نكتفي بمقارعته فرادي، فاتحادنا ضده يمنحنا القوة والتمكن والعزة. يقول الله سبحانه وتعالى في المجال ذاته: ﴿إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُوٌّ فَاتَّخِذُوهُ عَدُوًّا إِنَّمَا يَدْعُو حِزْبَهُ لِيَكُونُوا مِنْ أَصْحَابِ السَّعِيرِ ﴾ (فاطر: ٦). فالى جانب الإشارة إلى أن له حزب، جاءت التوصية لمواجهته بنحو جماعي ﴿فَاتَّخِذُوهُ عَدُوًّا ﴾، ويقول تعالى مفصحاً عن العاملين تحت قيادة الشيطان: ﴿يَا بَنِي آدَمَ لَا يَفْتِنَنَّكُمُ الشَّيْطَانُ كَمَا أَخْرَجَ أَبُوَيْكُم مِّنَ الْجُنَّةِ يَنزِعُ عَنْهُمَا لِبَاسَهُمَا لِيُرِيُّهَا سَوْآتِهَا إِنَّهُ يَرَاكُمْ هُوَ وَقَبِيلُهُ مِنْ حَيْثُ لَا تَرَوْنَهُمْ إِنَّا جَعَلْنَا الشَّيَاطِينَ أَوْلِيَاءَ لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ (الأعراف: ٢٧). وقد تكرر التأكيد على حزب الشيطان: ﴿ أُولَٰ لِكَ حِزْبُ الشَّيْطَانِ أَلَا إِنَّ حِزْبَ الشَّيْطَانِ هُمُ الْخَاسِرُ ونَ ﴾ (المجادلة: ١٩). وإلى مواجهة أولياءه بنحو جماعي مضافاً إلى المواجهة الفردية ، مثلها يواجهون المؤمنين بنحو جماعي يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿الَّذِينَ آمَنُوا يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللهَ ۚ وَالَّذِينَ كَفَرُوا يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ الطَّاغُوتِ فَقَاتِلُوا أَوْلِيَاءَ الشَّيْطَانِ إِنَّ كَيْدَ الشَّيْطَانِ كَانَ ضَعِيفًا﴾ (النساء: ٧٦). ومادام صراعنا معه طويل فنحتاج إلى استراتيجة تتيح لنا مواجهة طويلة معه، وعلى نحو من التعاضد فيها بيننا، والتواصي بالحق والتواصى بالصبر وتثبيت بعضنا البعض الآخر، وأكاد أستشعر أن خروج المؤمنين والمؤمنات على هيئة الحشد المقدس لزيارة الأربعين المباركة يصيب الشيطان وحزبه بالهلع

والهزيمة، ويبعدهم عن التفرد بمحاربة المؤمن والهجوم عليه، مما يدفعنا من تكثيف حالة الخروج عليه بنحو جماعي والتأكيد على تكثيف وتمديد هذه المارسة للظفر بأكبر قدر من إبعاد الشيطان وحزبه من ساحاتنا وإلحاق الهزيمة بهم. وكل ابتعد نزغ الشيطان وحزبه عنا كلمّ اتضاعف الإحساس العبادي لدينا، وهذه من جديد: واحدة من أهم بركات الإحساس العبادي الطويل الذي توفره لنا ممارسة زيارة الأربعين المباركة.

# ٦. تأثيرات المشي على الصحة النفسية والعقلية

تطرقنا في الفصل الثاني عن بعض عناصر المعطى النفسي المتأتى عن ممارسة الزيارة بنحو عام، والآن نحاول أن نعرض الى جانب آخر من المعطيات النفسية المترتبة على ممارسة الزيارة وبخاصة زيارة الأربعين المباركة، حيث تتميز هذه الزيارة بظاهرة المشي على الأقدام الى مقام سيد الشهداء عليه حرصاً من المؤمنين والمؤمنات على الزيادة في الأجر والثواب، وتعظيماً لمقام السبط الشهيد الشهيد السبحابة للنصوص الواردة عن أهل البيت: في الندب الي ممارسة إتيانه عليه السياً، وقد أشرنا الي بعضها سلفاً.

### ١.٦ المشي والعلاج النفسي والعقلي

إن ظاهرة المشى حافلة بالعديد من العناصر النفسية الإيجابية التي يمكن الإفادة منها في حقل علاج الأمراض النفسية والعقلية الصعبة، فإن عملية المشى لوحدها تعد من الأنشطة الصحية العامة، حيث تقى من أمراض القلب، الأوعية الدموية، مرض السكر، ضغط الدم، والسمنة،... وقد أثبتت الدراسات النفسية تأثير المشي بنحو خاص على إعتدال المزاج، معالجة أمراض الكآبة، وعصاب الخوف، وذلك من خلال مساعدة الجسم على توليد بعض العناصر الكيميائية المعروفة بالناقلات العصبية (السيروتونين والاندورفين) أو (neurotransmitters serotonin and endorphins) والتي ينتج عنهما الشعور بالراحة والفرح وتدخلها بتنظيم العديد من الناقلات العصبية الهامة، وقد توصلت بعض الجامعات العالمية التي درست علاقة المشي بالصحة إلى مجموعة من النتائج العلمية في الصدد نفسه، منها ما توصلت إليه جامعة او ترخت الهولندية حيث أشارت

في دراساتها إلى أن المشي ينفع الأشخاص المصابين بأولى مراحل الخرف (Dementia)، وهو من الأمراض العقلية الشائعة عند كبار السن والتي يعاني المصاب بها من إختلال الذاكرة، ونتيجة للجهد الكبير الذي يبذله المريض في حفظ الأشياء والسيطرة على ما حوله من قضايا بسبب مرض الخرف، يصاب بالإحباط أو الكآبة (depression) والتوتر (stress)، ومن خلال المشي يحصل على الراحة وإنخفاض التوتر مع الشحن العصبي من جديد (Gezonder, slanker en gelukkiger door wandelen, 2014).

كما توصلت جامعة ستيرلينغ في اسكتلندا University of Stirling in Schotland الى أن الأشخاص المصابون بالكآبة هم أسرع من غيرهم في التخلص منها، فيما لو مارسوا عملية المشي، وقد أشارت كذلك إلى أن الإنسان يحتاج على الأقل أن يمشي عشرة آلاف (Wandelen helpt خطوة في اليوم لكي يتمكن من أن يعيش حياة صحية (١٠٠٠٠) . tegen depressies, maar Amerikanen kunnen nergens lopen, 0212)

# ٢.٦ المشي والتنظيم الذاتي

من النتائج الدراسية الهامة في مجال الصحة النفسية وارتباط عامل المشي فيها ما نشره قسم علم النفس في جامعة كاليفورنيا من دراسة لمجموعة من الباحثين النفسانيين والمستندة على إختبارات و إحصاءات تحظى بالوثاقة العلمية. الدراسة تتحدث عن علاقة المشي بالتنظيم الذاتي (SELF-REGULATION) وإعتدال المزاج والسلوكيات الأخرى، حيث أجريت تجربة للأشخاص المدمنين على التدخين وللأشخاص الذين لا يستطيعون التحكم بأنفسهم من تناول الوجبات الخفيفة من قبيل (الحلويات والأطعمة الصغيرة)، والتجربة تتلخص في قيام هؤلاء الأشخاص بالمشي السريع لمدة خمسة دقائق قبل اقتراب وقت الحاجة الى التدخين أو تناول إحدى الوجبات الخفيفة، ولمدة ثلاثة أسابيع. حيث إتضح من خلال تقييم الأشخاص الذاتي لأنفسهم قبل التمرين وبعده

بأن المشى ينتج المزيد من الطاقة في الجسم، ويقلُّل من الحاجة الى التدخين والأكل للوجبات الخفيفة، فلقد تضاعف الوقت بالنسبة إلى طلب التدخين أو إلى الطعام عن الوقت الطبيعي بالنسبة إلى الأشخاص أنفسهم، فبدلاً من كل ساعة ـ على سبيل المثال ـ أصبحت الحاجة إلى التدخين أو الطعام تستغرق ساعتين.

البحث المذكور يشير إلى إمكانية اعتماد المشي لمعالجة التدخين والسمنة واعتدال المزاج عبر تقوية التنظيم الذاتي المرتبط بمارسة المشي والحركة الجسمية المعتدلة، مما يعني الإستغناء عن تناول العقاقر الطبية، وغيرها من الوسائل العلاجية المعتمدة في الحقل الطبي، والتي عادة ما تتسم بالتعقيد، والأعراض الجانبية والكلفة المالية العالية.

Mood and Behavior (Smoking and Sugar Snacking) Following Moderate Exercise: A Partial Test of Self-Regulation Theory. (Robert et al,1992)

وهناك طريقة علاج متخصصة في المشي، تُدعى: (running therapie) يتم من خلالها معالجة العديد من الأمراض العصبية والنفسية وبالتحديد معالجته للتوتر (Stress)، وقد تأكّدت نتائجها العلمية (running therapie, 2015).

### ٣.٦ المشي والتشجيع عليه

من المعلوم، إن ممارسة المشي كعلاج لا يتطلب أموالاً باهظة، ولا ظروفاً خاصة، ولا إجراءات معقدة، فبإمكان الجميع القيام به وفي أي وقت شاء. لذلك توجد الكثير من الحملات الدعائية في بلدان العالم الغربي لغرض التشجيع على تحسين الصحة عبر ممارسة المشي، ووضعها ضمن البرامج اليومية للفرد. ولها في الصدد ذاته مشاريع حضارية كبيرة من قبيل زيادة مساحة الأماكن الخضراء، وإنشاء الطرق الخاصة بالمشي واختيارها الصحيح مثل محاذاتها للأنهار والبحار والحدائق الكبيرة. إلى جانب تنظيمها للعديد من مواسم المشي الجماعي على شكل كرنفالات ومسابقات شعبية. والمشي بعد ذلك كله من المهارسات المساهمة في الحفاظ على البيئة، حيث بدلاً من الإفراط وعدم الضرورة في إستخدام وسائل النقل المتسببة في تلويث البيئة، وهذا من الأسباب الغير مباشرة في التأثير السلبي على الصحة العامة ـ وإن كنّا نعتبرها واحدة من الأسباب المباشرة ـ... تعمل ثقافة المشي على تقليل نسبة التلوث المذكور عبر الإعتهاد عليها بالتنقل ولو بنحو جزئي، مضافاً إلى ما تسببه ممارسة الإفراط في وسائل النقل من اختناقات مرورية تشكل هاجساً ومعاناة حقيقية للعديد من سكان المدن العالمية، وتعد واحدة من أهم أسباب الانفعالات والتوترات الحادة لدى الكثير من البشر.

والملفت أن تشجيع المشي يحظى باهتهام البرامج الحكومية الغربية وخطط التخطيط العمراني بدرجة تسترعي التوقف في مراجعتها، وذلك نتيجة وعي الشعوب بضرورة فاعليته على مصير الإنسان، الطبيعة، ورفاهية المعيشة إلى درجة أصبح ترتيب أولوية استخدام الطرق بالدرجة الأولى لصالح المشاة، وعلى الشكل الآتي: ١. المشاة ٢. سائقي الدراجات الهوائية ٣. وسائل النقل العامة ٤. سائقي السيارات. وقد ارتفعت الأصوات المطالبة بالعمدة (المحافظ) الماشي - أي الرافض لأستخدام السيارة داخل المدينة - بعد أن توفروا على العمدة المستخدم للدراجة الهوائية (Kruyswijk, 2017). وهناك وفرة من البحوث المنصبة على ما يعرف بـ (القدرة على المشي داخل المدن) أو (walkability) وإعادة الاعتبار إلى المشي من خلال تحسين ظروفه، وتوفير مستلزمات الراحة والسلامة له بعدما قللت برامج النقل القديمة من أهميته (Litman, 2003). بل استطاعت بعض الحكومات المحلية عبر الأحزاب المناصرة للبيئة أن تنجح في إبعاد السيارات من التنقل داخل المدن وتحويل المئات من مواقف السيارات لصالح المشاة لأنهم يعتقدون بأن المشاة عامل أساسي في بقاء المدينة، إلى جانب الفوائد الاقتصادية والاجتماعية المتربتة على ممارسة المشي، كما تحقق بعض ذلك في مدينة امسترادم، والتطلعات في طريقها نحو التقدم .(Kruyswijk, 2017)

#### ٦-٤ المكتسبات الصحية لممارسة المشي في زيارة الأربعين المباركة

تأسيساً على ما تقدم، تعتبر ظاهرة المشي أثناء زيارة الأربعين المباركة فرصة حقيقية لمعالجة الأمراض المشار إليها، وبخاصة الأمراض النفسية المعقدة مثل الكآبة والخوف والتوتر، ويتميز علاج المشي في زيارة الأربعين المباركة بعناصر لا تتوفر خارج نطاقه، حيث يلعب السلوك الجمعي أو المشاركة الجمعية دوراً ملحوظاً في فاعلية العلاج، فلا شك أن مشاركتك للملايين من الناس في أداء هذه المارسة، سوف تختلف طبيعتها ونتائجها عن ممارستك للمشي بنحو فردي ومنعزل عن الآخرين. إن المشي ضمن هذه المسيرة المليونية يزيد من ألفة المارسة، ويمنح الشعور بالأمن، كما يرفع من معنويات المارس ببذل الجهد المضاعف، والمواظبة، والاستمرار.

إلى جانب ذلك، فإن الخدمات التي تقدّم أثناء الطريق من قبل المتطوعين كالطعام والشراب والمسكن أو محطات الاستراحة والتحفيز المعنوي الذي يتبادله الجمهور المؤمن يكاد أن لا يتوفر نظير له في جميع أنحاء العالم، بل حتى في نفس المنطقة وداخل أسوار الثقافة الشيعية ـ ولكن خارج نطاق ممارسة زيارة الأربعين المباركة ـ، فالحقائق المذكورة تعتبر من خصوصيات زيارة الأربعين المباركة، ومما إنفردت به عن سائر المارسات الدينية والاجتماعية.

والأهم من كل ذلك، إن المشى في زيارة الأربعين المباركة يتميز بشرف النية العبادية، فالماشي لا يمشى لمجرد الرياضة أو تحسين حالته الصحية فحسب، بل ينطلق من نية التقرب الى الله ـ عز وجل ـ من خلال المارسة عينها، وهذا ما يمنحه زخماً من التفاعل، ومواصلة الأداء، والشعور بالرضا المزدوج، حيث يحصل جراء العمل وفق النية العبادية على رضا الله، وهو ما يترتب عليه الرضا النفسي والنظرة الإيجابية في تقييم المرء لذاته،

ومن جهة أخرى فإن الآثار الموضوعية المترتبة على ظاهرة المشي بالنسبة الى كل ممارس، سوف ينعم بها صاحب النية العبادية كنتيجة طبيعية أيضاً. ولا حاجة للتذكير بنبل المقصد وما ينعكس به النبل ذاته على المشارك في المشي بالنسبة الى ممارس المشي خلال زيارة الأربعين المباركة، فهو يعتقد بمواساته لموكب الطهر والصبر والإباء والشهداء، موكب زين العابدين على والحوراء زينب على الذين اقترنت رموز وطقوس هذه الزيارة بها، وإقتداء بكل ولي ومؤمن مارس شعائر زيارة الأربعين المباركة منذ بداية تأريخها وحتى اليوم، وقد أشرنا على حجم الثواب الذي وعدت به النصوص المطهرة في كل خطوة يخطوها زوار الحسين على حجم الثواب الذي وعدت به النصوص المطهرة في المرفر والتفائل وتقدم حالة المريض باتجاه التحسن والشعور الصحى.

ولا ننسى أن ثمة نصوص وردت عن أهل البيت: تشير بنحو مباشر وصريح الى أن زيارة الحسين عليه تعالج مرض الأكتئاب وحالة الحزن والتنفيس عن الهموم وقضاء الحوائج. نعرض لبعضها فيها يلي:

روى الفضيل بن يسار قال: «قال أبو عبدالله عَلَيْهِ: إنَّ إلى جانبكم قبراً ما أتاه مكروب الآنفس اللهُ كُرْبَته، وقضى حاجته» (الشيخ ابن قولويه، ١٣٥٦: ١٦٧).

وعن إسماعيلَ بن جابر، عن أبي عبدالله عليه الله عليه أله الله عليه الله أن الحسين عليه قُتل مكروباً، وحَقيقٌ على الله أن لا يأتيه مكروبٌ إلاّ رَدّه الله مُسروراً» (الشيخ ابن قولويه، ١٦٥: ١٦٧).

وعن محمّد بن عليِّ الحلبيِّ، عن أبي عبدالله عليه الله عرض ولايتنا على أهل الأمصار، فلم يقبلها إلا أهل الكوفة، وإنَّ إلى جانبها قبراً لا يأتيه مكروبٌ فيصلي عنده اربع رَكعات إلاّ رجعه الله مَسروراً بقضاء حاجته» (الشيخ ابن قولويه، ١٣٥٦: ١٦٨). وعن محمَّد بن مسلم، عن أبي جعفر عليه «قال: إنّ الحسين صاحب كربلاء قُتل

مظلوماً مَكروباً عَطشاناً لَهَفاناً، وحقُّ على الله عزَّ وجَلَّ أن لا يأتيه لَهفان ولا مَكروبٌ ولا مُذنبٌ ولا مَعْمومٌ ولا عَطشانٌ ولا ذو عاهةٍ ثمّ دعا عنده وتقرَّب بالحسين علي إلى الله عزَّ وجَلَّ إلاَّ نفَّس الله كُربتَه، وأعطاه مسألتَه، وغفر ذنوبه، ومَدَّ في عمره، وبسط في رزقه، فاعتبروا يا أولي الأبصار» (الشيخ ابن قولويه، ١٣٥٦: ١٦٨).

وهذه من الكرامات والمنح الإلهية التي أختص بها زوار أبي عبد الله الحسين علي وقد لمسها وأحس بها جمهور الزيارة منذ بداية زيارته اللها وحتى هذه الأيام، وسوف ينعم بها المؤمنون حتى قيام الساعة.

### ٦.٥ المشي الجماعي والرفاه النفسي

لا يفوتنا التذكير ـ مرة أخرى ـ بمعطيات الزخم الجماهيري وانعكاساته على الصحة النفسية، حيث تعزز مشاركة المشي مع الآخرين شعور الانتهاء الاجتهاعي، والألفة، والقرب من الآخرين، بدلاً من الانطواء على الذات، والصراع مع مشاعر الوحدة والعزلة والوحشة التي تقود كما أشرنا سلفاً الى المرض والموت. وعادة ما ينجم عن مشاركة المشي مع ذلك الجمهور الكبير صداقات حميمية، وحوارات قصيرة تترك آثاراً طيبة على النفس ما ينعكس على الفرد بأحاسيس الرضا والسعادة.

كما أن ثمة ظاهرة أخرى تبعث على سرور المشاركين في المارسة عينها، وهي الإشادة بالزوار (المشتركين في المسيرة الراجلة) ونثر الكلمات والإبتسامات المفعمة بالتكريم على أسهاعهم ووجوههم، حيث يعمل المتطوعون في كل موكب من خلال المكبرات الصوتية ـ وعلى طول الطريق ـ بتحية الزوار وتشجيعهم معنوياً بكلمات تترشح بالمروءة والشرف والإكبار ما يرفع من معنويات الزائرين وتحسيسهم بقيمة ما يقومون به من أعمال. يُضاف الى أن المسافة الشاسعة التي يقطعها الزائر تمنحه الشعور بالإنجاز وتحقيق الهدف نظير ما يشعر الصائم به عند الإفطار أو الحاج بعد إتمام حجه، أو كل عامل بعد إتمام عمله،

علماً أن بعضهم يقطع مئات الكيلومترات من أمثال القادمين من المحافظات الجنوبية العراقية، وهذا بحد ذاته إنجاز حركي منتظم على صعيد الأداء الفردي والجماعي، وقد نقلت القنوات التلفزيونية مشاهداً متعددة للزوار الذين قدموا مشياً من خارج حدود العراق، من مدن الأهواز ومن أصفهان ومن الكويت... ولو كانت الأوضاع الأمنية بحالة آمنة ومستقرة لشهدنا الملايين من الزوار القادمين مشياً على الأقدام الى سيد الشهداء على من جميع بلدان العالم.

والمحصلة أن عملية المشي ضمن إطار ممارسة زيارة الأربعين المباركة تتضمن عناصراً وأبعاداً ومعطيات نفسية في غاية الأهمية، وهي ـ في الجملة ـ من المهارسات التفاعلية، وليست عملية جسمية صامتة، تعتمد على حركة الرجلين واليدين، حيث تشترك العناصر العقلية والنفسية المتأتية عن التواصل مع الله والآخرين في مشهد تفاعلي مستظل بمناجات السهاء، ومكسو بطهر التراب الملامس لإقدام الزائرين، ومضمخ بأنفاس عشاق كربلاء، مع تردد موسيقى الندب الولائي الهادرة في أجوائه بـ: يا حسين... تشترك كل تلك الأشياء لتمنح هذه المهارسة طابعاً روحياً متميزاً غير قابل للتقليد والإستنساخ ولا تعرض عليه ما تعرض على المهارسات الحياتية من قبيل الإشباع والملل والقِدْم، فإن نكهة هذه المهارسة وطعم تذوقها تصل بالنسبة الى المتعاطي معها الى درجة الإدمان، وهي في الوقت ذاته وصفة علاجية مجربة للعديد من أمراض الروح.

# ٧. المعطيات التريوية والتعليمية والإصلاحية لزيارة الأربعين المباركة

من القضايا التي تستأثر بإهتمام المختصين في حقل التربية، وتفرض نفسها بقوة على الدراسات المعنية بالحقل ذاته هي مسألة السياق الاجتماعي، وما يضطلع فيه من دور رئيس على مسرح العملية التربوية، فالتربية لا تجرى في منطقة فراغ بين المربي والشخص المراد تربيته (Malschaert & Traas, 2008). فالملاحظ أن العملية التربوية تحدث داخل المجتمع والسياق الاجتماعي هو من يحدد طبيعتها ويرسم ملامحها ويؤثر باتجاه مساراتها. وليس كما يتصور البعض حيث حصروا وظيفتها ومصادر فاعليتها بالأسرة، المنزل والأصدقاء، ولا أحسب أن ثمة من ينكر أهمية الأسرة، المدرسة والأصدقاء في المجال التربوي، بيد أن الميادين المذكورة تستمد فاعليتها من المحيط الاجتماعي أو السياق الاجتماعي الخاص، ذلك أنها متولدة عنه وتعيش حياتها سابحة في فضاءاته ومتفاعلة مع جزئياته، فعلى سبيل المثال: ان قانون التعليم الإلزامي الذي تفرضه بعض المجتمعات بقوة يوضح مدى تأثير السياق الاجتماعي على نجاح المهمة المناطة بالمدرسة من أجل أداء وظيفتها التربوية، فلولا انها تلزم الأسرة بالتعاون مع المدرسة عبر إرسال الأولاد اليها وتعاقب الغبر ملتزمين بعقوبات مادية ومعنوية قاسية، لوجدنا تخلف وغياب أعداد كبرة من الأطفال في متابعة المدرسة.

ومن أمثلة دور السياق الاجتماعي ظاهرة التسامح بتشغيل الأطفال دون السن القانوني عند بعض المجتمعات وبأعمال خطيرة مثل تصليح السيارات والبناء والمعامل... الخ أو ظاهرة التدخين بالنسبة الى الأطفال دون سن البلوغ. ولا تقف المسألة عند هذه الأمثلة فحسب، بل تشمل أنهاطاً متعددة من السلوك والظواهر الفردية والاجتهاعية من قبيل: العنف، المسالمة، التكاسل، المثابرة، الجودة، الوثاقة، التطور، الإنفتاح، الفردانية، الاجتهاعية، التعاون، الأنانية... بل وحتى مسائل من قبيل: الطلاق، السمنة، الإدمان، الإنجاب، والإستهلاك..الخ فكل هذه السلوكيات والظواهر متأتية عن فاعلية، وحراك السياق الاجتهاعي، وتدخله المباشر على واقع الفرد والمجتمع الى مستوى السيطرة على جانب كبير من سلوكه وثقافته ونمط تفكيره وتشكيل هويته الخاصة.

#### ٧-١ السياق الاجتماعي الإسلامي

ما يهمنا من التطرق إلى قضية الدور الذي يلعبه السياق الاجتهاعي في العملية التربوية هو إبراز أهمية القضية المذكورة وحضورها الفاعل في صياغة سلوك الفرد والمجتمع، وتحريكها، ومنح كل مجتمع صبغته وهويته الخاصة. لنأخذ على سبيل المثال أهمية دور القيم الاجتهاعية التي يتكون منها السياق الاجتهاعي وحجم تأثيرها على تعاملات الانسان وطرائق تفكيره، فإذا كان الناس في مجتمع معين يجدون أن بذل (الجهد أو المثابرة) و (النجاح أو التطور) من القيم المهمة في الحياة، فسوف تنصب جهودهم باتجاه تحقيق القيم ذاتها، وبمعنى آخر فستجد أن الطابع العام للسلوك الاجتهاعي عند ذلك المجتمع هو السعي الجاد لتحقيق المنجزات المادية او المعنوية التي تحركهم قيمة المثابرة عليها. إن هذه القيم وغيرها من قيم تشترك في تكوين ثقافة المجتمع وتشكل انعكاساً طبيعياً لآراء هذه القيم وغيرها من قيم تشترك في تكوين ثقافة المجتمع وتشكل انعكاساً طبيعياً لآراء المجتمع العامة، الآراء التي يؤمن بها ويسعى لتحقيقها، ويجد حرجاً في التنكب عنها.

إن الطفل الذي يقوم من مقعده في حافلة النقل العامة ليعطيه إلى شخص كبير لا يجد مقعداً يجلس عليه، يعكس أحد معايير المجتمع الأخلاقية في احترامها للكبير، والقيمة التي يوليها المجتمع لمثل هذا التعامل.

بيد أن الدارس في قضية السياق الاجتماعي في المجتمعات الغربية والمجتمعات الإسلامية بغية عقد المقارنة بينهم الجد أن تأثير السياق الاجتماعي في الغرب يتمثل بالخطوط العامة لمسار المجتمع من قبيل تشريع القوانين، المراقبة وحماية الأرث الحضاري لها. وفي قضايا التربية بالتحديد، فيكاد أن ينعدم دور السياق الاجتماعي حيث تتركز مصادر التربية بالاسرة، المدرسة، الأصدقاء، وبعض المؤسسات المعنية بالشؤون التربوية مثل المراكز الرياضية، الفنية والثقافية. والملاحظ أن دور السياق الاجتماعي يعيش انحساراً وتراجعاً يوماً بعد آخر حتى بلغت المجتمعات الغربية أقصى حالات الفردانية (individualism) وحتى اشتكى العديد من مفكريها ومثقفيها مما آلت اليه مجتمعاتهم من فقدان الترابط والروح الاجتماعية، ولم يعد حتى للدولة تأثير على ثقافة المجتمع والتدخل في صياغة سلوك أفراده وتحديد هويتهم (Felling, Peters & Scheepers, 2000).

وغاية ما تقوم فيه الدولة فيما يخص التربية، نتيجة مطالبة الأحزاب اليسارية والدينية بذلك، هو تكثيف الجهود نحو تحسين طرائق التعليم والتركيز على الجانب الإنساني مثل نبذ العنف والكراهية، وتعزيز روح التسامح والسلام، والتدريب على التعاون والتعارف على الشعوب والحضارات. بيد أن المفارقة تقع في أن المدرسة لا تجد اسناداً ولا حافزاً اجتماعياً يرسخ المبادئ الإيجابية المذكورة، ذلك ان دور السياق الاجتماعي في تبنى مثل هذه المبادئ يكاد ان يكون منعدماً، فالحركة الاجتماعية تسبر باتجاه قيادة الفرد لنفسه وعدم تدخل المجتمع في شؤونه. إن العملية التربوية اسرياً ومدرسة بحاجة الى دعم المجتمع لها، وتشجيعه عليها، وما لم تنبع القيم المراد تربية الأطفال عليها من رحم السياق الاجتماعي، فمن الصعوبة خلق جيل أو أفراد متربين عليها.

لهذا بالذات، تبرز قيمة المجتمعات الإسلامية في التأكيد على دور السياق الاجتماعي الكبير في العملية التربوية بالذات وفي المحافظة على الأرث الحضاري من القيم والمبادئ الأساسية للمجتمع، حيث يتعين على المجتمع الإسلامي التوفر على الشعور بالمسؤولية وممارستها عملياً من خلال الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر حسب الظروف المتاحة، يقول تعالى: ﴿وَلْتَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْحَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمُعْرُوفِ وَيَنْهُوْنَ عَنِ الْمُنْكِرِ وَلَّوْمِنُونَ بِاللَّهُ وَلَا بِاللَّهُ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ وَأُولَئِكَ هُمُ اللَّفْلِحُونَ ﴿ (آل عمران: ١٠٤) ويقول عزّ وجل: ﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِاللَّهُ ﴾ (آل عمران: ١١٠)، والعمل على تقديم النصيحة الى الآخرين وهي من أجّل عمل الأنبياء ومن تبعهم باحسان، يقول تعالى: ﴿ وَقَالَ يَا قَوْمٍ لَقَدْ أَبْلَغْتُكُمْ رِسَالَاتِ رَبِّي وَنَصَحْتُ لَكُمْ فَكَيْفَ آسَى عَلَى قَوْمٍ لَقَدْ أَبْلَغْتُكُمْ وِسَالَاتِ رَبِّي وَنَصَحْتُ لَكُمْ فَكَيْفَ آسَى عَلَى قَوْمٍ لَقَدْ أَبْلَغْتُكُمْ وِسَالَاتِ رَبِّي وَأَنْصَحْ لَكُمْ وَأَعْلَمُ مِنَ اللّهُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ (الأعراف: ٩٣) وقوله تعالى: ﴿ أُبلِقُهُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ (الأعراف: ٢٣) والأحاديث الشريفة تؤكد على أن الدين النصيحة...

والى جانب ذلك تقوم مؤسسة المسجد بدور فعّال في التربية الأساسية للفرد والمجتمع، فهي من نعم الله الكبرى على المسلمين، فالمسجد من أعظم مؤسسات التربية والتثقيف، وقد لعب و لا زال دوراً بالغاً في صنع الحضارة الإسلامية وبناء عقيدة وأخلاق المسلمين، كما يشكل المسجد واحداً من أهم عناصر المقاومة لحماية الكيان الإسلامي من أمراض الحضارات الأخرى وافرازاتها السلبية...، ففيه يجتمع المسلمون من أجل الإقبال على الله تعالى، منتزعين أنفسهم من شباك الدنيا وحبائلها طالبين من الله عز وجل أن يهديهم ويمدهم بفيوضاته المباركة...، وفيه يستمعون المواعظ والدروس من قبل الخطباء ورجال العلم...، وفيه يعيشون حالة مشاطرة هموم الأمة وما يواجهها من تحديات...، وفيه يلتقون مع بعضهم البعض الآخر متواصين بالحق والصبر ومساندة أحدهم للآخر... ليعودوا ـ بعد ذلك ـ الى ميدان الحياة وهم متسلحون بالتقوى والوعي والمعنويات الإيهانية العالية.

#### ٧-٧ المعطيات التربوية لزيارة الأربعين المباركة

من نعم الله الكبرى على أمتنا الإسلامية وعلى أتباع أهل البيت ومحبيهم: تحديداً هو وجود أهل البيت: في حياتنا، ومن هذا الوجود المشع بالخبر واليمن والبركة ما يكمن في زيارة مراقدهم المقدسة، وبخاصة زيارة سيد الشهداء أبي عبد الله الحسين عليه التي ركَّز عليها جميع أهل البيت: وأولوها عناية فائقة للغاية، والحديث عن هذا الجانب من الوضوح بمكان عظيم، وقد تطرقنا الى الموضوع ذاته بنحو مستوعب في دراستنا المعنونة بـ (ثقافة الزيارة عند أتباع أهل البيت).

ومن بين هذه الزيارات الحافلة بالمعطيات والمكتنزات هي (زيارة الأربعين المباركة) التي نحن بصدد دراستها، وقد تناولنا في الفصول السابقة بعض معطياتها، والآن نتحدث عن الجوانب التربوية لها، فقد حفلت هذه الزيارة بعناصر تربوية في منتهى الفاعلية، ولم تقتصر آثارها التربوية على شريحة محددة، لا من حيث العمر ولا من حيث الجنس ولا من حيث المستوى الثقافي، فالكل متاح له أن يتربى على مبادئها صغاراً وكباراً، رجالاً و نساءً.

# ٧- ١-١ ترسيخ مكانة سيد الشهداء عليك في النفوس

وأول المعطيات التربوية هي ترسيخ مكانة سيد الشهداء الماسية في النفوس، فقد تمكن السياق الاجتماعي في جغرافية أتباع أهل البيت: عبر قرون طويلة من صياغة إحياء مناسبات أبي عبد الله الحسين الله وبخاصة زيارته المباركة على شكل قيمة اجتماعية عُليا، يحظى المتصف بها بالتكريم والتقدير، ويوصم المتخلف عنها أو الرافض والمناهض لها بالعداء والانحراف الفكري والمرض القلبي. ولنقرأ في هذا المعنى بعض النصوص،

من قبيل النص الوارد عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر عَلَيْهِ، قال: «مَنْ لَمْ يَأْتِ قَبْرَ الْحُسَيْنِ عَلَيْهِ مِنْ شيعَتِنا كانَ مُنتَقِصَ الإِيهانِ، مُنتَقِصَ الدِّينِ، وَإِنْ دَخَلَ الجُنَّةَ كانَ دونَ الْمُؤْمِنينَ فِي الْجُنَّةِ» (ابن قولويه، ١٣٥٦: ١٩٣).

وعن أبي بكر الحضرمي عن أبي جعفر عليه قال: «سمعته يقول: مَنْ أَرادَ أَنْ يَعْلَمَ أَنَّهُ مِنْ أَهْلِ الْجُنَّةِ فَلْيَعْرِضْ حُبَّنا عَلَى قَلْبِهِ، فَإِنْ قَبِلَهُ فَهُوَ مُؤْمِنٌ، وَمَنْ كَانَ لَنَا مُحِبًّا فَلْيَرْ غَبْ في مِنْ أَهْلِ الْجُنَّةِ فَلْيَعْرِضْ حُبَّنا عَلَى قَلْبِهِ، فَإِنْ قَبِلَهُ فَهُو مُؤْمِنٌ، وَمَنْ كَانَ لَلْ حُسَيْنِ عَلَيْهِ أَوَّاراً عَرَفْناهُ بِالْحُبِّ لَنَا أَهْلَ الْبَيْتِ، وَكَانَ رِيارَةِ قَبْرِ الْحُسَيْنِ عَلَيْ لَلْحُسَيْنِ زَوَّاراً كَانَ ناقِصَ الإِيهانِ (ابن قولويه، ١٣٥٦: مِنْ أَهْلِ الْجُنَّةِ، وَمَنْ لَمْ يَكُنْ لِلْحُسَيْنِ زَوَّاراً كَانَ ناقِصَ الإِيهانِ (ابن قولويه، ١٣٥٦).

وعن عليّ بن ميمون، قال: «سمعت أبا عبدالله الصادق الله يقول: لَوْ أَنَّ أَحَدَكُمْ حَجَّ أَلْفَ حَجَّة ثُمَّ لَمْ يَأْتِ قَبْرَ الْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيٍّ اللهِ الْكَانَ قَدْ تَرَكَ حَقّاً مِنْ حُقوقِ اللهِ تَعالَى، وسئل عن ذلك فقال: حَقُّ الحُسَيْنِ اللهِ مَفْروضٌ عَلَى كُلِّ مُسْلِم الله (ابن قولويه، 190: ١٣٥٦).

وهذه القيمة بحد ذاتها من المعطيات التربوية الهامة، حيث تعمل على ترسيخ مكانة أهل البيت: في النفوس والانتهاء اليهم، والدعوة الى زيارة سيد الشهداء الشهداء المنطلق لزيارة سائر الأئمة والأقتراب من تراثهم الفكري وعطائهم الإسلامي، وقد لعبت المضمونات الفكرية في نصوص زيارة الحسين دوراً بالغاً في ترسيخ هيبة ومكانة ومنزلة سيد الشهداء في نفوس اتباعه ومحبيه، ويكفي أن نمر سريعاً على ما استهل فيه النص الوارد في زيارة الأربعين المباركة من معاني فائقة القدر، حيث جاء «اَلسَّلامُ عَلى وَلِيًّ الله وَحَبيبهِ، السَّلامُ عَلى صَفِيًّ الله وَابْنِ صَفِيًّه، اَلسَّلامُ عَلى السَّلامُ عَلى اللهُ وَنجيبهِ، السَّلامُ عَلى اللهُ وَنجيبهِ، السَّلامُ عَلى صَفِيًّ الله وَابْنِ صَفِيًّه، اَلسَّلامُ عَلى اللهُ وَلَبْنُ بِكُرابَتِ وَقتيلِ العَبَراتِ، اَللَّهُمَّ إِنِي الشَّهادة وَحَبُوْتَهُ اللهُ وَلِيُّكَ وَابْنُ صَفِيًّكَ الفائِزُ بِكُرامَتِكَ، أكْرَمْتَهُ بِالشَّهادةِ وَحَبُوْتَهُ بِالشَّهادةِ وَحَبُوْتَهُ بِالسَّعادةِ، وَقائِداً مِنَ الهادَةِ، وَذائِداً مِنْ السَادةِ، وَقائِداً مِنَ الهَادَةِ، وَذائِداً مِنْ السَادةِ، وَقائِداً مِنَ الهَادَةِ، وَذائِداً مِنْ السَادةِ، وَقائِداً مِنَ الهَادَةِ، وَذائِداً مِنْ الهَادَةِ، وَذائِداً مِنْ السَادةِ مِنْ السَادةِ مَا السَّلَةُ مِنْ السَادةِ مَا السَّرِ الْمُعْدِيْ الْمُعْدُ الْمَادِيْ مِنْ السَادةِ مِنْ السَادةِ مَا السَّلَةِ مَا السَّدِ الْمُنْ المَادِيْ الْمُنْ السَادةِ مِنْ السَادةِ مِنْ السَادةِ مَا السَّدِيْ السَّلَةُ المَادِيْ الْمَادِيْ السَّلَةُ الْمَادِيْ السَّلَةُ الْمُنْ السَادةِ الْمَادِيْ الْمُنْ السَادةِ مِنْ الْمَادِيْ الْمُنْ السَادةِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ السَّلَةُ الْمَادُونُ الْمَادُةُ مَا مُنْ السَادةُ اللهَ الْمُنْ السَادةُ اللهُ السَّلَةُ الْمُنْ الْمَادُةُ الْمَادُ اللهَ الْمُنْ السَادِ السَّلَةُ الْمُنْ الْمَادُةُ الْمَادُ الْمَادُ الْمُنْ الْمَا

الذادَةِ، وَأَعْطَيْتَهُ مَواريثَ الأنْبياءِ، وَجَعَلْتَهُ حُجَّةً عَلى خَلْقِكَ مِنَ الأوْصِياءِ» (المشهدي، ١٤١٩ هـ) ويعلن الزائر بعد ذلك بأنه يبرأ من أعدائه، ويُشهد الله على توليه: «فَلَعَنَ اللهُ مَنْ قَتَلَكَ، وَلَعَنَ اللهُ مَنْ ظَلَمَكَ، وَلَعَنَ اللهُ أُمَّةً سَمِعَتْ بِذَلِكَ فَرَضِيَتْ بِهِ، اللَّهُمَّ إِنِّي أُشْهِدُكَ أَنِّي وَلِيٌّ لِمَنْ والآهُ وَعَدُوٌّ لَمِنْ عاداهُ بِأَبِي أَنْتَ وَأُمِّى يَا بْنَ رَسُولِ الله» وينتقل النص في ختام فقراته الى مخاطبة أهل البيت: جميعاً «وأَشْهَدُ أنَّي بكُمْ مُؤْمِنٌ وَبايابكُمْ، مُوقِنٌ بِشَرايع ديني وَخُواتيم عَمَلي، وَقَلْبِي لِقَلْبِكُمْ سِلْمٌ وَأَمْرِي لأَمْرِكُمْ مُتَّبِعٌ وَنُصْرَق لَكُمْ مُعَدَّةٌ حَتَّى يَأْذَنَ الله لَكُمْ، فَمَعَكُمْ مَعَكُمْ لا مَعَ عَدُوِّكُمْ صَلَواتُ الله عَلَيْكُمْ وَعلى أَرْواحِكُمْ وَأَجْسادِكُمْ وَشَاهِدِكُمْ وَغائِبِكُمْ وَظاهِرِكُمْ وَباطِنِكُمْ آمينَ رَبَّ العالِينَ».

وهذا ما اردنا التأكيد عليه بقولنا أن زيارة الحسين اليكام كانت ولا تزال المنطلق لترسيخ مكانة سائر شخصيات أهل البيت:، فمن خلال توجيه الجمهور المؤمن الى زيارة سيد الشهداء وبيان أهميتها والعطاء المترتب عليها في الدنيا والآخرة، ومحاولة تمرير العديد من المفاهيم العقيدية عبر نصوص الزيارة الخاصة به عليه النصوص المخصصة للدعاء في مشاهد الأئمة ـ وقدرتها على تأجيج حالة التعلق العاطفي به... أقول: أمكن لها بعد ذلك جميعاً أن تثير إهتهام ورغبة الجمهور لفهم حقيقة دور الإئمة الآخرين والإنشداد العقلي والعاطفي معهم كحركة جماهيرية شكلت ولا زالت حالة استثنائية في مسار التبني الجماهيري العام للرموز العقائدية.

#### ٧-٢-٢ الجرعة الولائية الوقائية

ثاني المعطيات التربوية المتفرعة عن القيمة المشار إليها أعلاه هي الولاء لأهل البيت: والوقوف إلى جانبهم من خلال الإعتقاد بمفهوم الإمامة وضرورتها في الحياة الإسلامية وفق الشروط والمواصفات التي أشار إليها الكتاب والسنة، والبراءة من أعدائهم وكل ثقافة تحاول تهميش دور الأئمة المعصومين: في حياة المسلمين، ولم يكن ولاء أتباع أهل البيت: لأهل بيت الطهارة والعصمة في يوم من الأيام ولاءً عاطفياً فحسب بل كان للولاء الفكري والعقيدي والثقافي مكانته السامية.

في ضوء ذلك، أمكن القول: إن زيارة سيد الشهداء عليه وبخاصة زيارة الأربعين المباركة تمثل لأبنائنا جرعة تلقيح ولائية، وظيفتها تحصينهم من الانحراف الولائي والابتعاد عمّن أمرنا الله بالتمسك في ولايتهم ومودتهم ونهجهم المشرق، وقد عشنا تجربة الزيارة بأنفسنا، فكانت من أبلغ عوامل التربية الولائية التي حمتنا من الإنزلقات والتخبطات والشبهات العقائدية.

إلى جانب ذلك، فإن زوار سيد الشهداء عليه يستحضر ون ـ وهم يمشون ساعات وأياماً متطاولة ـ مفهوم الإمامة ولو بنحو اجمالي، والحشد الجماهيري يعمل على تعزيز هذه المكانة في نفوس أبنائنا من الأطفال والشباب وبنحو مكثف من الزخم العاطفي، ويحملهم الزخم نفسه على التعمق في معرفتهم والتزود من آثارهم، فيكبرون على التمسك بموالات أهل البيت: والتبري من أعدائهم، أعداء الدين والإنسانية.

#### ٧-٢-٣ التربية الإيجابية

ثالث المعطيات التربوية لزيارة الأربعين المباركة هي التربية الإيجابية ونقصد بها المنهج القائم على الاهتمام بالسلوك السوي والتشجيع عليه دون التركيز على السلوك السلبي ومحاولة التصدي له، ذلك أن التشجيع على السلوك الإيجابي يتكفل بمعالجة السلوك السلبي بنحو تلقائي، فبدلاً من أن نتحدث عن مساوى، الكذب وعواقبه، نعزز الصدق ونكافا المتصفين به، وبدلاً من أن نشجب البخل، نمدح الكرم ونقدّر المارسين له...، وهذا لا يعني أن لا يكون لنا موقفاً إتجاه السلوك السلبي، ومحاربته، والكشف عن نتائجه... بقدر ما نعتزم معالجته بطريقة أخرى، وهي التركيز والدفع إلى ممارسة السلوكيات الإيجابية، ومكافأة من يهارسه معنوياً، وقد ألمح رسولنا الكريم المالكيا إلى جانب هام مما نحن فيه عبر جوابه عن العقل ماهو وكيف هو وما يتشعب منه بقوله: «ومن المداومة على الخير كراهية الشر» (المجلسي، ١٩٨٣، ١: ١١٧). فالشخص الذي يتدرب على الأعمال الإيجابية (الخير) سوف يصل الى مرحلة نبذ الأعمال السلبية (الشر)، وممارسة زيارة الأربعين المباركة تمثل مسرحاً يحتشد بالسلوكيات الإيجابية والتشجيع عليها، وتكاد أن تنعدم فيه السلوكيات السلبية، لذلك أمكن أعتبارها أحد مصاديق التربية الإيجابية التي تطرقنا إليها.

#### ٧-٧-٤ التربية العملية

رابع المعطيات التربوية لزيارة الأربعين المباركة هي تربية الأطفال والشباب على الأخلاق والأعال والمبادئ الحسنة بطريقة عملية حية ملموسة قابلة للمحاكاة والتقليد، حيث يتيح موسم زيارة الأربعين المباركة عرض حزمة من السلوك السوى بنحو مستمر من قبيل السخاء والإيثار والتعاون والوفاء والإحترام...، مما يسهل على الأطفال مشاهدته وملاحظته، والتحفيز على تقليده فيها بعد، ذلك أن الطفل يحاول تقليد سلوك وطرائق تعامل الآخرين من خلال النظر والملاحظة بخاصة إذا كان السلوك الذي يشاهده مصحوباً بالإعجاب والإثارة أو يتم تقيمه من قبله بالنجاح ,Zimbardo) .Johnson & McCann, 2013)

وتعتبر المحاكاة من أهم مصادر عمليات التعليم بالنسبة الى الأطفال، ولعلها من أكثر الطرق التربوية فاعلية وخطورة في اكتساب الأطفال للسلوكيات الجديدة وبخاصة السلوك العدواني، حيث أجريت العديد من الدراسات حول تأثير مشاهد السلوك العنيف على ممارسة الطفل للعنف، فتوصل الباحثون الى تأكيد هذه الفرضية، ومن أشهر التجارب في هذا المجال تجربة النفساني المعروف البرت بندورا (Albert Bandura) فقد أخضع بعض الأطفال في مختبره لمشاهدة مجموعة من البالغين وهم يركلون ويضربون شخصية من البلاستيك على هيئة مهرج، فكان سلوكهم بعد هذه المشاهدة أكثر عنفاً من الأطفال الذين لم يشاهدوا السلوك العنيف (Bandura et al., 1963).

#### ٧-٣ الإعلام وعنف الأطفال

الموضوع الذي نحن بصدد التطرق اليه من الموضوعات الاجتماعية الهامة، وقد استدعى اهتمام العديد من الباحثين الذين حاولوا دراسة تأثيرات العنف في الإعلام على المشاهدين، وأغلب الدراسات في المجال المذكور أثبتت وجود علاقة قوية بين مشاهدة العنف وممارسة السلوك العنيف من قبل المشاهدين له Huesmann & Moise, .1996; Primavera & Heron, 1996. ويتزايد هذا التأثير على الأطفال والمراهقين بنحو شديد، وحوادث العنف والقتل الحاصلة لهذه الشريحة بالذات في العالم الغربي متواصلة وبخاصة في المجتمع الأمركي، فبين الفترة والأخرى تطالعنا الأخبار بسيناريو دموي أبطاله من المراهقين وضحاياه من نفس الشريحة، وحادثة أو قل حمام الدم الذي وقع في كلية كولمبينة في لتلتون (The Columbine High School) عام ١٩٩٩ تعكس صورة العنف وتأثير الإعلام على سلوك الأطفال والمراهقين في تلك المجتمعات حيث قتل إثنان من الطلاب اثني عشر زميلاً لهم مع أحد المدرسين، مضافاً الى قتلهما أنفسهما، والمحصلة قتل خمسة عشر شخصاً، وثلاثة وعشرين جريحاً، وكان المخطط حسب وصيتهم في تسجيل الفديو الذي شرحا به دوافعها قتل (٢٥٠) شخصاً، ومن بين أسباب هذا الحادث الرئيسة حسب دراسة آرنسون هو تأثير الإعلام ومشاهد العنف على الأطفال والمراهقين .(Aronson, 2000)

إن المعطيات العلمية في المجال الذي نحن بصدده مفزعة وتثير القلق والمخاوف على الأطفال، بل وعلى المجتمع الإنساني بأسره ذلك بسبب ما يتعرض له الأطفال من الإعلام الغير مسؤول. فقد أشار أحد علماء النفس الاجتماعي الى حقيقة في غاية الخطورة، حيث قدّم إحصائية عن كمية وشدة العنف الذي يحصل عليه الطفل الأميركي من خلال التلفزيون، فكانت النتيجة أن معدل ما يشاهده الطفل عند نهايته للدراسة الإبتدائية هو ثمانية آلاف حالة قتل (۸,۰۰۰) وأكثر من مئة ألف (۱۰۰,۰۰۰) حالة من أعمال العنف (Eron, 2001). وهذه الأرقام تكشف عن شدة تفشى العنف في المجتمع، وفي نفس الوقت تعطى ـ الإحصائية المذكورة ـ تصوراً أولياً لطبيعة سلوك هؤلاء الأطفال في المستقبل.

وهناك العشرات من الدراسات التي تشبر الى أن (٥٨) بالمئة من البرامج التلفزيونية تحتوى على العنف، و (٧٨) بالمئة منها لا تتضمن عرضاً لتوبة المجرمين، نقدهم، أو معاقبتهم (Seppa, 1997) بمعنى أن النسبة المذكورة تشير للبرامج التلفزيونية المقدمة لمظاهر العنف من قتل وشجار ونهب ومطاردات... دون أن يكون هناك تعليق أو نقد لها من أجل تحذير وردع الناس عن ارتكابها،... الخ والغريب أن إحدى الدراسات تذكر بأن قرابة (٤٠) بالمئة من حوادث العنف التي عرضت لعام واحد من قبل الأبطال والشخصيات الفنية المشهورة كانت مخصصة للأطفال فقط (Cantor et al., 2001).

خطورة مثل هذه المعطيات تكمن في قابلية محاكاة الأطفال لهذه النهاذج وتمثيلها في الحياة العملية ولو بعد حين، حيث تؤكد الدراسات المتعددة حول هذه المسألة الى أن كلَّما أزدادت مشاهدة الطفل إلى العنف، كلَّما ازدادت ممارسته للعنف حينها يصل مرحلة المراهقة والشباب (Eron, 1982; Eron, Huesmann, lefkowitz & Walder, 1996). بل وأكثر من ذلك، حيث أوضحت إحدى التجارب التي قام بها الباحثان روبرت ليبرت و روبرت بارون (Robert Liebert & Robert Baron) سرعة تأثر الأطفال بمشاهد العنف، والتجربة بغاية البساطة فقد قسموا مجموعة من الأطفال الى قسمين. قسم عرضوا له حلقة من مسلسل بوليسي عنيف، والقسم الثاني عرضوا له فيلماً رياضياً مثيراً ولكن خال من العنف، وبعد ذلك أخرجوا الأطفال وسمحوا لهم بأختيار الغرف المعدة للعب والترفيه مع أطفال آخرين، فلاحظوا أن الأطفال الذين شاهدوا المسلسل البوليسي كانوا أكثر عنفاً من الأطفال الذين شاهدوا الفيلم الرياضي (Liebert & Baron, 1972). وقد أجريت تجارب مشابهة متعددة حول نفس الموضوع من قبيل تجربة وندي جوزيفسون على الرياضة وغيره، فجاءت النتائج متوافقة فيها يتعلق بالتأثير المباشر للمشاهدات العنيفة على ممارسة العنف بالنسبة الى الأطفال.

#### ٧-٤ التأثير الإعلامي الإيجابي

إلى جانب الحقائق المخيفة والمقلقة التي تطرقنا اليها في الموضوع السابق، فهناك من الدراسات التي تشير إلى الدور الإيجابي للإعلام السوي في تحفيز الأطفال على محاكاة السلوك الإيجابي، وتعلم المبادئ الضرورية والالتزام بها عبر تقليدها وتطبيقها في المجالات الحياتية المختلفة (Zimbardo, Johnson & McCann, 2013). ولا تسمح مقاصد الدراسة من التوسع في طرح التجارب والدراسات في هذا المجال. بيد أن الإشارة الى بعض الحقائق العلمية بغية تزويد الباحثين بها في هذا السياق يفرض علينا ذلك، ومن الحقائق المشار إليها هي توظيف القطاع التربوي والتعليمي للتلفزيون عبر ما يعرف في بعض الدول الغربية بـ (المدرسة التلفزيونية) وهي برامج تعليمية مساندة للمواد الإساسية في المناهج الدراسية، تقدّم عبر برامج مسلية وترفيهية، وتشمل مراحل الإبتدائية والمتوسطة، وذلك لإدراك القطاع التربوي والتعليمي حجم مساحة التلفزيون في حياة الأطفال وتفاعلهم معه. ولا تفوتنا الإشارة الى أن الباحثين في مسألة (الهوية الذاتية) أو (self identity) للأشخاص وجدوا أن من بين الطرائق الهامة لتشكيل الهوية الذاتية ـ بمعنى الفوارق التي تميز شخصيتك عن الآخرين بالتفكير والسلوك ـ هي ما يعرف بالتطابق أو السعى للتشابه مع الشخصيات المشهورة في الحياة (الكتب الأدبية، الأفلام، الفن، والتلفزيون). فمن المعروف عند النظرية الإعلامية أن المشاهدين لديهم رغبة في التطابق مع الشخصيات الرئيسة المتمثلة بالصور المثالية للأبطال والبطلات. إن العاطفة التي تبعثها عملية التطابق تمنح المشاهد اللبنات الأساسية ـ وبنحو وقتى ـ

لتشكيل هويته الذاتية، فنحن نريد أن نكون تماماً مثل هؤلاء الأبطال أو ضدهم... إن هذه العملية ونقصد بها التطابق تجري مع الجميع الأطفال والبالغين Frankenhuis, van) der Hagen en Smelik, 2007). من الواضح أن الأطفال يبحثون بنشاط على القدوة في الحياة عبر الآباء، المدرسين، النجوم الفنية، الكتاب وفي قسم كبير من ذلك يحصلون عليها عبر الإعلام، فهم يعكسون تلك النهاذج المثالية ويحاولون أن يتطابقون معهم، فهم بصر احة ينظرون الى أنفسهم ـ يقيمون ذواتهم ـ والى الآخرين من خلال هذه الناذج المثالية عندهم. إن صورة الطفل لذاته مستمدة بجزء كبير من نظرة الآخرين لهم، والصور التلفزيونية في الحقيقة تمثل نظرة وموقف الآخر النموذجي للناس والأشياء، ولهذا يتأثر بها الأطفال وبخاصة في عملية تشكيل الهوية الذاتية.

من هنا تشير بعض الدراسات الى الدور الإيجابي لبعض وسائل الأعلام في مساعدة الأطفال والشباب في عملية تشكيل الهوية الذاتية عبر مشاهدة المسلسلات والبرامج والخاصة، فهي توضح لهم الأمثلة الصحيحة والسلوكيات الإيجابية وتسلط الإضاءة النقدية على الشاذ والمنحرف والغير طبيعي.

ما يهمنا عبر كل ما تقدم هو الإشارة الى تأثير الإعلام المحلى في تغطية ممارسة زيارة الأربعين المباركة على سلوك أطفالنا وانشدادهم الى محاكاة الأعمال التي يقوم بها المتطوعون في خدمة زوار سيد الشهداء الشهداء فبالرغم من عدم توفرنا على دراسات واسعة بهذا المجال لكننا لاحظنا تأثير ذلك من خلال أطفالنا في الغرب، حيث تشدهم المشاهدة اليها، وتدفعهم الى محاكاتها والإلتحاق كل سنة في ممارستها، وقد بدأت أكثر من مجموعة شبابية في أكثر من مدينة آوربية بنقل وتقليد ثقافة زيارة الأربعين المباركة الى العالم الأوربي، وذلك بنصب سر ادق تقديم الأشربة الساخنة والفاكهة على غرار أعمال المواكب الحسينية في موسم زيارة الأربعين المباركة، فكان لها وقع في نفوس الأوربيين، والمسلمين المغتربين، وسبب مباشر في دفعهم للتعرف على شخصية سيد الشهداءع السلامين

ولتوثيق الحقائق فإن تأثر الشباب بثقافة سخاء الزيارة الأربعينية المباركة، والعمل على تقليدها وتبنيها لم ينحصر بالأنموذج المتقدم من أبنائنا في الغرب، فقد سبقهم أبناء أتباع أهل البيت الهَمْ في العديد من البلدان التي يسكنوها وأصبحت جزء أصيلاً من ممارساتهم الشعائرية، وقد أقمنا ببعض البلدان الإسلامية قبل عقدين من الزمن، ولم نلاحظ نشاطات الثقافة المذكورة في أيام الأربعين - وامتداها الى المناسبات الأخرى -من نصب السر ادق والتنافس في تقديم الخدمات.

ومن جديد، إن دور ممارسة زيارة الأربعين المباركة في التأثير السلوكي على الأطفال ومحاولة تقليد الأطفال إلى ما يشاهدونه من أعمال ايجابية لا يشك فيه إلا من لا خبرة له بفاعلية الزيارة نفسها، وقد عشنا التجربة نفسها حينها كنّا صغاراً، والآن بوسعنا أن نتحدث عمّا لمسناه من آثار وبركات على سلوكنا بنحو عام، ولعلى لا أبالغ إن قلت: إن زيارة الأربعين والشعائر الحسينية المباركة تمثل إحدى أهم مصادر ولائنا الأساسية لأهل البيت: والسبب الأصيل فيها نحن عليه من استقامة ـ إن جاز لنا أن نصف أنفسنا بالإستقامة. ومناعة وثبات ووضوح في الرؤية، وذلك لما ذكرناه سلفاً من أنها تمثل بوابة الأنفتاح على حقائق الإسلام التي جسدها سلوكهم المقدس (صلوات الله عليهم أجمعين).

### ٧-٥ المعطيات التعليمية لزيارة الأربعين المباركة

أفردنا لموضوع التعليم عنواناً خاصاً للتمييز بينه وبين موضوع التربية الذي كنّا قد تطرقنا اليه سلفاً، حيث سوف نعرض لبعض المهارات الاجتماعية والتعليمية التي يتم اكتسابها عبر موسم زيارة الأربعين المباركة، وهي من المهارات الضرورية التي تحظى بإهتمام المعنيين في الحقل التربوي والنفسي، وأول هذه المهارات هي:

#### ٧-٥-١ المهارات الاجتماعية

يعاني الكثير من الناس ـ صغاراً وكباراً ـ من الصعوبة و ـ أحياناً ـ المشاكل في علاقته مع الآخرين، وذلك بسبب افتقاره للمهارات الاجتماعية. ولعل من المناسب إعطاء تعريف مبسط للمهارات الاجتماعية نفسها، لتكوين تصور عام عن الموضوع الذي نحن في صدده، لذا أمكن القول: أن المهارات الاجتماعية هي القدرة على التعامل مع الناس ببراعة وحذق ونجاح، وهي حاجات ضرورية للفرد وللمجتمع. للفرد: لأنها تجنبه التوترات والمشاكل مع محيطه الاجتماعي وتجعله أكثر تكيفاً واندماجاً مع المجتمع، وتعكس نظرةً إيجابية عن ذاته...، والمجتمع لأنها تحافظ على تواصل العلاقات الاجتماعية بطريقة إيجابية، وتعزز من مكانة الفرد وتأثيره في المجتمع وتماسك نسيج المجتمع بنحو عام نتيجة ممارسة المهارات الإيجابية من قبل أفراده. ومن أمثلة المهارات الاجتماعية:

- الاستهاع الى الآخر.
- المحافظة على استمرار الحوار.
- الثناء على الآخرين بسبب قيامهم بأعمال جيدة.
  - إعطاء وجهة نظرك الخاصة.
    - الجرأة على رفض أمر ما.
      - التغلب على الخجل.
        - تقبل نقد الآخرين.
    - تقديم النقد الى الآخرين.
- الجرأة في الدفاع عن نفسك وحقوقك دون إيذاء الآخرين بغير داع.

- الحساب الى مشاعر الآخرين في التعامل معهم.
- القدرة على استخدام المهارات الغير كلامية. (Hargie, 1997) كما سوف نتطرق الى ذلك في الموضوعات الآتية.

الملاحظ أن ثمة العديد من المراكز والشخصيات العلمية المهتمة بمعالجة موضوع المهارات الاجتهاعية، وان ثمة مبالغ ضخمة تنفق من قبل الحكومات والشركات والأشخاص على التعريف بهذا الموضوع وعلى ورشات العمل والتدريبات المعدة لإكتساب المهارات المشار اليها، إيهاناً منهم بضرورته الكبيرة في الحياة الاجتهاعية بعامة، وقطاعات العمل والحياة الاقتصادية بخاصة، في حين يفتقر العالم العربي على هذه المراكز وعلى الاهتهام بها من قبل المعنيين.

لذلك بالذات تبرز قيمة ممارسة زيارة الأربعين المباركة في مجال المهارات الاجتهاعية، حيث بامكاننا القول: أن موسم زيارة الأربعين المباركة من أضخم الورشات العملية في التدريب على المهارات الاجتهاعية في العالم، ومن أكثرها نجاحاً، ذلك لأنها تتميز بـ:

- خلوها من التعقيدات التي تصحب عملية الإنضهام الى المراكز المخصصة للتدريب في المجالات المذكورة، من قبيل: التحرج، البحث على المكانات الموثوقة، التسجيل، الوقت، وغيرها.
- سهولة الأداء وألفته، فهو يبدأ من ممارسات بسيطة جداً من قبيل: إلقاء التحية والسلام، الثناء، الإستماع والتعبير عن الرأي من خلال المشاركة في حديث، أو الإنضام الى مجموعة تنشد بعض الأهازيج الشعبية الحماسية، أو الهتاف ببعض الشعارات المنددة بالظلم والعدوان، وغيرها من نشاطات... كل هذه الأمور تكاد أن تكون مألوفة ومحببة عند مجتمعاتنا، ومن السهل ممارستها، وتطويرها للوصول الى مستويات أعلى وأوسع.

- تغيير الوجوه والحركة المستمرة بالنسبة الى المارسين من الزوار ترفع عقبات التحرج من الآخرين، خلافاً فيها لو كانت الشخصيات التي يتدرب الشخص معها متكررة وثابتة، فالثناء على شخص أو السلام عليه، أو الإمتناع من تقبل شيء ما من شخص وأنت ماش أو هو مار عليك كما تمليه طبيعة ممارسة الزيارة أمر يساعد على ممارسة التدريب على المهارات الاجتماعية، وعدم الإنكماش منها مقارنة بالأشخاص الذين تربطك علاقات اجتماعية وعملية معهم.
- الطابع الجماهيري، حيث يلعب حجم المارسين لهذه المهارات دوراً كبيراً في تحفيز الآخرين على أدائها وكسر حاجز الخوف والتردد والخجل من ممارستها بالنسبة الى المعانين من الأفتقار اليها، فللسلوك الجمعي في هذا المجال بصهاته الإيجابية الواضحة.
- مجانية التدريب، فالتدريب على هذه المهارات الاجتماعية لا يتطلب دفع أجور عليها كما هو الحال خارج إطار موسم زيارة الأربعين المباركة مما يشكل عائقاً للكثير من الشرائح الاجتماعية من ذوى الدخل المحدود.

وفي سياق الحديث عن المهارات الاجتماعية وعلاقة موسم زيارة الأربعين المباركة في إسهاماته العملية على تفعيلها وتطويرها تجدر بنا الإشارة الى الإحتكاك المباشر مع التقاليد والأعراف الاجتماعية لمجتمعاتنا الإسلامية المختلفة، ومنها على وجه التحديد المجتمع العراقي الذي يحتضن موسم الزيارة ويشارك فيه مشاركة قياسية، فقد لاحظنا أن الموسم عينه يمثل ميداناً واسعاً للتعرف على التقاليد والأعراف والأرث الثقافي لهذه الشعوب، فالناس لا تقارب المارسة بمعزل عن ثقافتها وطرائقها الخاصة في التعامل والتفاعل مع الأشياء، وهذا ما يضفى على المارسة إثراءً ومتعة وحيوية، والكثير من الناس يحب معرفة التقاليد والأعراف التي ينتمي اليها أو حتى التي لا ينتمي اليها من أجل حب الإستطلاع، والبعض الآخر يسعى الى نقل تلك التقاليد الى الأجيال من أجل المحافظة

على الهوية الاجتماعية والطابع المميز لثقافته عن سائر الثقافات الأخرى، وإسلامياً لا غبار على هذه المسألة شريطة عدم تعارض تلك التقاليد والأعراف مع التصور الإسلامي للأشياء، وأغلب التقاليد والأعراف التي نحن بصددها نابعة ـ والحمد لله ـ من المنظومة الإسلامية، ولكن بصبغة وطريقة اجتماعية خاصة بتلك الشعوب من قبيل: الضيافة، العزاء، المواساة، الحماسة، النجدة والمروءة...الخ

ومن أهم المهارات الاجتماعية ما سوف نعالجه في الموضوع المستقل التالي:

#### ٧-٥-٢ المهارات الكلامية (فن التخاطب)

الناطقية هي السمة المميزة للإنسان عن سائر المخلوقات، وهي الوسيلة الأكثر تأثيراً في تفاعل الفرد مع الآخرين ومع محيطه الاجتماعي، وهي الأداة السريعة في توصيل الأفكار وممارسة النصح والتعليم ونشر المعارف... وفي رأى أن تعلم هذه المهارة من الضرورات، حيث لا يكفي أن نمتلك القدرة على الكلام من دون تعلم مهاراتها واتقانها بنحو علمي. وفي رأي أيضاً أن تعلم المهارات الكلامية لا يتوقف عند مرحلة من مراحل العمر ولا على مستوى محدد، فالإنسان الناجح يبقى في مراجعة مهاراته الكلامية بنحو مستمر، ذلك أن التطور والمواكبة في المجال عينه لا يقف عند مستوى أو درجة معينة.

وفي الواقع، لسنا بصدد التعمق في هذا الحقل الواسع بقدر ما نهدف إلى إبراز مساهمة موسم زيارة الأربعين المباركة في مساعدة المشتركين فيها لتعلم وتنمية مهاراتهم الكلامية، حيث يلاحظ أن المرحلة الحضارية التي نعيشها تعرقل عمليات تنمية المهارات الكلامية، بل تعمل على وأد الكلام المنطوق ولا تتيح له مواصلة الحياة، وهذه واحدة من افرازات العالم الغربي المدمّرة لحياة الإنسان الاجتماعية، فبدلاً من اجتماع الناس بعضهم مع البعض الآخر للتواصل والمحادثة وتبادل الأفكار والتخفيف عن همومهم

من خلال الشكوى والتنفيس عمّا يعتمل في بواطنهم لبعضهم البعض الآخر، أصبح الجميع محدقاً بالشاشات الصغيرة لأجهزة الهواتف الذكية وغيرها من أجهزة الحاسوب لساعات طويلة دون أن ينبس أحدهم ببنت شفة، حيث يجلس بعضهم مع أفراد العائلة أو الأصدقاء دون أن يتحدث بجملة واحدة، بل وربيا لا ينظر أحدهم في وجه الآخر... ليس بسبب الأدب والإحترام ولكن بسبب الانشغال بالهاتف! وهذا ما ساعد على توسيع دائرة العزلة والاغتراب والأفتقار إلى المعاشرة الحميمية مع الآخرين، والأهم من جميع ذلك أن الوضع الراهن خلق لنا جيلاً مصاباً بإعاقة كلامية، وتسبب بفقدان الكثير للمهارات الكلامية، حيث أن الشخص منا يجلس مع أشخاص تجاوزوا العقد الثالث من العمر وهم لا يجيدون إجراء محادثة بسيطة أو القدرة على كسر حالة الصمت من خلال فتح حديث مع الآخرين أو طرح سؤال، وكثيراً ما يصاب أحدهم بالتلعثم حينها توجه له سؤالاً بسيطاً من قبيل: ما هي أخبارك؟ ... الخ.

دراسياً إن البيئة الغنية بالكلام تساعد الطفل على نجاح تطور قدراته الكلامية Bil) (Bil, 2007 & كما تشجع مثل هذه البيئة على ممارسة الكلام بالنسبة الى من تنخفض عنده الرغبة في ذلك بسبب الخجل أو التخوف أو قلة المارسة، وموسم زيارة الأربعين المباركة يتوفر على ثروة هائلة من المحادثات الكلامية، والمفردات الاجتماعية، وطرائق أداء كلامية في منتهى الطاقة التعبيرية والتوصيلية والجاذبية... وبخاصة فيها يتعلق بجوانت:

ـ التحمة.

ـ طريقة فتح الكلام.

ـ طرح السؤال.

<sup>-</sup> الإشادة.

ـ التشجيع.

ـ الإفصاح عن مشاعر المودة والتقدير والتعاطف، حيث تهدر حناجر خدام زوار الحسين عَلَيْكِ إسيل من المفردات الزاخرة بالعاطفة النبيلة، وتتفرد بطرائق خاصة من الإلقاء، تبهر المتلقى وتهز مشاعره وتفرض عليه الاستجابة لها.

إن جملة صغيرة لا تتعدى الخمس مفردات يطلقها طفل صفير أمام مجموعة من الزوار الكبار بالسن، تكفي لإياقفهم عن المشي ونزولهم عند رغبته، فيكفي أن يرفع صوته ليحيهم باللهجة العراقية الشعبية: (هلة بزوار «أبو» على) أو (هلة بزوار «أبو» السجاد) ليفتح بوابات وجدانهم، ويصل الى مقصده بأسرع الطرق، ولديهم أساليب خاصة في الإقناع بحيث لا يسع المشاة (الزوار) الإفلات من محاولة أحد المتطوعين من خدام الزيارة في دعوتهم للإستضافة وتقديم المساعدة. وقد شاهدت الكثير من الأطفال على طريق كربلاء ممن يجيدون استخدام المهارات الكلامية بنحو ملفت للنظر، ولعل الكثير من المثقفين والمسؤولين ومن يعملون في الحقل الاجتماعي لا يرقون الى مستويات مهاراتهم المذكورة.

يُضاف الى ذلك، المحاضرات، الخطب، الشعر، الأهازيج (الهوسات) التي تعج بها طرق احتضان المارسة...

لا شك إن جميع هذه العناصر ترفع من إمكانية تطوير المهارات الكلامية عند المتلقين لها، وتتيح لهم أيضاً فرصة ممارستها... فكل سنة نشهد دفعات جديدة من الخطباء، المنشدين، الشعراء، والمتطوعين... منتشرين على محطات ممارسة الزيارة بعفوية ودافعية و فاعلية... و كل سنة تتولد طاقات وصداقات و تطبيقات... و كل سنة تز داد الحوارات والمحادثات والمباحثات بين الزائرين الكرام.

#### ٧-٥-٣ المهارات الغير كلامية

لا تفوتنا الإشارة الى المهارات الغير لفظية (non-verbal) المصاحبة للكلام أو ما

يستغنى بها أحياناً عن الكلام، وهي من الأهمية بمكان كبير، حيث يتوسل من خلالها بإنجاح عملية التواصل والتفاعل بين الناس.

يمكن أعطاء بعض الأمثلة على أهم هذه المهارات من قبيل:

- حركات اليد مثل: الإشارات المتعارفة على الموافقة، الرفض، النصر، الهزيمة، تحديد الاتجاه، وغيرها الكثير.

- التلاعب بحدة الصوت ارتفاعاً وانخفاضاً وإلقاءً مثل التلفظ بكلمة (تفضل) حيث يتدخل عامل الصوت في نطقها لتحديد عدة دلالات لها، فاذ قيلت بصوت مرتفع تختلف فيها لو قيلت بنحو هادئ، او متوسط، فقد يراد من الحالة الأولى: الغضب والأستياء، وفي الحالة الثانية: الضيافة أو تقديم حاجة ما بكيفية مؤدبة، وربم تشير الحالة الثالة: لعدمل التفاعل مع الموضوع أو عدم الرغبة الجادة من مستخدمها أو احياناً تطرح ىلغة تهكمىة...

ـ طريقة النظر حيث تلعب العين في التواصل مع الآخرين دوراً رئيسياً ومن الصعب توصيل بعض الإنطباعات من دون الإعتماد عليها من قبيل: النظر للمتحدث بغية التعبير عن الاهتمام بالموضوع أو عدم تقبله، وغيرها من الأشياء التعبيرية.

- تقاسيم الوجه فإن أغلب ما يعبّر فيه من مشاعر يتم عن طريق لوحة الوجه، حيث بالإمكان التعرف على المشاعر الأساسية وهي ستة: الفرح، الحزن، الخوف، الغضب، التعجب، والإشمئزاز من خلال الوجه في جميع أنحاء العالم، ومن دون أن ينطق الشخص كلمة واحدة، فلغة الوجه هي لغة عالمية، كما أكّدت ذلك العديد من الدراسات ومنها دراسة ايكمان وزملائه التي استغرقت عشر ات السنين على مختلف الثقافات & Ekman .Friesen, 1969; Ekman, 1993; Ekman & Davidson, 1994)

ويذهب بعض الباحثين النفسانيين إلى أن استخدام اللغة الغير كلامية (non-verbal)

أو الإستعانة بها في التواصل الاجتهاعي يفوق حجم استخدام اللغة اللفظية (verbal) فقد وصلت نسبة تداولها حسب إحدى الدراسات المختصة والمعتبرة الى (٩٨ ٪) (Tiemeijer, (Thomas en Prast, 2009). بمعنى أن ما يجرى من تواصل بين الناس في الغالب هو لغة حركية جسمية مشاعرية غير كلامية، فما نعبّر فيه عبر اللغة الجسمية أسرع وأصدق مما نستخدمه من كلمات ولغة محكية، علماً بأن مشاعرنا لا نستطيع التعبير عنها بالكلمات في الغالب، ولهذا يشدد المعنيين في حقل دراسات التواصل على ضرورة اتقان هذه المهارات وتطبيقها بصورة صحيحة من أجل التأثير الإيجابي على عملية التواصل مع الآخرين.

والملاحظ أن موسم الزيارة الأربعينية المباركة يتوفر على كم هائل من مزاولة هذه المهارات الغير لفظية وعلى تنوعها وتكررها، ويشكل فرصة نادرة للإحتكاك مها وتعلمها وتطبيقها، سواء أكان ذلك بصورة واعية أو غير واعية، كما يتيح فرصة التعرف على الكثير من الحقائق والصور النمطية ذات الصلة بالموضوع، حيث غالباً ما تتكون لدينا بعض الإنطباعات النمطية (المسبّقة) عن بعض الأشخاص بسبب نوعية نبرات كلامهم أو ملامح تعابيرهم الوجهية أو حركاتهم الجسمية، مما يدفعنا للإبتعاد عنهم أو عدم التقرب منهم أو أخذ فكرة سلبية عنهم، بيد أن ممارسة الزيارة تكشف لك صورة أخرى عن هؤلاء الناس، فكثيراً ما تشاهد المتطوعين لخدام الزيارة ممن تنطبق عليهم الصور المذكورة ولكنهم بمنتهى الأخلاق الإنسانية الرفيعة، ولا علاقة ببعض الملامح على طبيعة السلوك، أو التعرف على أن بعض تلك الحركات والإشارات لها دلالات معينة غير التي كان الشخص يفهمه منها. وهذا ما يعمل على تصحيح الأفكار والتصورات بين الناس.

لذلك كله، نجد أن ثمة أكثر من سبب على تأكيد قناعتنا بأهمية ممارسة زيارة الأربعين المباركة في الحقل التعليمي وبخاصة الجانب التطبيقي منه. وللأمر نفسه نوصي المعنيين في الجوانب المشار اليها للإفادة من المعطيات التعليمية نفسها، والعمل على تطويرها، وتقديمها كوسائل وتقنيات جديدة في الأوساط المختصة مهذه الشؤون.

#### ٧-٦ المعطيات الإصلاحية لزيارة الأربعين المباركة

ما نقصده من إصلاح في العنوان أعلاه هو إمكانية تعديل السلوك المرضى عند بعض الشخصيات، وتهذيب وتزكية أنفسها وأعمالها من خلال زيارة مراقد أهل البيت: وبخاصة زيارة سيد الشهداء عليه ولنكون أكثر تحديداً: تقديم العلاج الإصلاحي من خلال الزيارات ذات الطابع الجماهيري الكبير، فقد ثبت من خلال الملاحظة العلمية الميدانية، والشهادات الموثقة لعدة من العلماء والمهتمين أن للزيارة وبخاصة زيارة الأربعين المباركة تأثيراً قوياً على إصلاح الشخصيات ذات السلوك السلبي والانحرافي.

#### ٧-١.٦ رؤية علم النفس الإجرامي للإنحراف

نشير في السياق ذاته الى بعض الحقائق التي زودنا بها علماء السلوك التربوي ومناهجهم في معالجة السلوك الإجرامي لدعم تصورنا في تأثير ممارسة الزيارة على معالجة السلوك المنحرف عبر العديد من الدراسات الأكاديمية الرصينة، حيث تؤكد الدراسات المهتمة بتفسير السلوك المنحرف (جنح وجرائم) عند الشباب وحتى من تجاوز مرحلة الشباب على أن أهم أسباب الانحراف ما ينجم عن إنقطاع الترابط بين الشخص والمجتمع، وهو ما يضعف عملية تأثير الضبط الاجتماعي على الشخص نفسه، وأشهر الدراسات والنظريات حول هذا الموضوع ـ حسب تتبعنا ـ هي أعمال الباحث النفساني هيرشي Hirschi وبخاصة نظريته الموسومة بـ (نظرية الضبط الاجتماعي) أو The social control) (theory). وقد أكَّد على المعطيات ذاتها جملة من الباحثين في نفس المجال، منهم: ليبلانك (Leblanc) في نظريته الموسومة بـ (أنموذج المسار الحياتي) أو (the life cycle model) (Leblanc, 1997)، و تورنبيري (Thornberry) صاحب النظرية التفاعلية للإنحراف أو

(The interactional theory of delinquency) (Thornberry, 1987).، وكاتالانو وهاوكينس (Catalano and Hawkins) في نظريتها الموسومة بـ (أنموذج التنمية الاجتماعية) أو The) social development model) (Catalano and Hawkins, 1996) فالبيئة الاجتماعية هي من تقدم الفرصة إلى ممارسة السلوك الاجتماعي الإيجابي عبر التواصل مع العناصر الإيجابية وتعلم المهارات المفضية الى السلوك الإيجابي، وتعزيزها لمارسة ذلك السلوك من خلال مكافأته، ونقصد بها تثمين البيئة للسلوك السوى وتقديره، وبنفس الوقت فإن البيئة التي تقدم فرصة العلاقات الغير إيجابية، والمهارات التي تعمل على السلوك المنحرف وتشجيعها لمثل تلك التصرفات، فإن حدوث السلوك الغير إيجابي أمر متوقع.

#### ٧-٦.٦ نظرية الضبط الاجتماعي social control theory

تؤكد نظرية الضبط الاجتماعي ـ والبعض يطلق عليها نظرية الترابط الاجتماعي ـ على وجود صلة متينة بين الترابطات الاجتماعية وبين جنوح الشباب وممارستهم للسلوك الإجرامي. والفكرة المركزية التي تنطلق منها هذه النظرية تكمن في أن السلوك المنحرف يأتي في الوقت الذي تضعف أو تنقطع فيه علاقة الشاب مع المجتمع.

حاول هيرشي تطبيق نظريته من خلال أربعة عناصر رئيسة هي كل من: التعلق، الالتزام، المشاركة، والإعتقاد.

التعلق Attachment: يحوم هذا العنصر حول التعلق العاطفي بالأشخاص الآخرين، فمن خلال هذا الرابط العاطفي تصبح لديك حساسية أو إحساس بأفكار ورغبات الأشخاص الذين تتعلق بهم.

الالتزام commitment: يحوم هذا العنصر حول إلتزام بالواجبات، والتي يلزم الشخص بها نفسه للمحافظة على علاقته مع المجمتع وتجنب فقدانها، وهي التزامات عقلية أخلاقية بالدرجة الاولى سواء أكانت قانونية أم عرفية، فإذا كان الشاب يرغب في الحصول على عمل أو شهادة مستقبلية ـ على سبيل المثال ـ فسوف يخسر الكثير متى ما خالف القانون عبر ارتكابه إحدى الجرائم لأنها سوف تؤخره وتسيء إلى سمعته....

المشاركة involvement: يحوم هذا العنصر حول عدد الواجبات والأنشطة لدى الشخص (المواعيد، الخطط، ساعات العمل...)، فكلم كان الشخص منشغلاً بالالتزامات والنشاطات، كلما أنعدم لديه الوقت للنشاطات الانحرافية.

الإعتقاد Belief: يحوم هذا العنصر حول الإيمان بصلاحية القوانين الاجتماعية، فكلما قلّ إيهانك بوجوب إتبّاع القوانين الاجتماعية في كل الأحوال، كلما ازدادت فرصة مخالفتك لها (Hirschi, 1969).

المخالفون للقوانين هم أشخاص يعلمون بمخالفتهم للنظام القيمي العام للمجتمع، لكنهم يفتقدون الإحترام لتلك القيم وليس لديهم موقفاً ايجابياً منها. (Goethals, 2007).

لهذا بالذات تؤكد النظرية أعلاه على أن الترابطات بين العناصم الأربعة المذكورة إذا ضعفت، فإن احتمال حدوث الجريمة سوف يزداد، فهناك علاقة قوية بين ترابطات الشخص بالمجتمع وبين تنكبه ومخالفته للقيم والقوانين العامة.

الى جانب ذلك، فالباحثون يؤكدون على أن الشباب الذين يشعرون بأرتباطهم مع المجتمع تقل خطورة تعرضهم للمشاكل السلوكية، كما أن موقفهم من الحياة يكون إيجابياً، ولديهم عقيدة كبرة بتأثيرهم على الحياة، ويتحملون المسؤ ولية (Bil & Bil, 2007). وبعامة فإن ثمة نتائج إيجابية تترتب على الفرد الذي يشعر بأرتباطه في المجتمع الذي يعيش فيه، هذه النتائج تعود على الفرد نفسه، وعلى المحيط القريب له، وعلى المجتمع بنحو كلي.

#### ٧-٦-٣ معالجة الزيارة للإنحراف السلوكي

إن ما يخصنا من الاستشهاد بالحقائق المشار إليها في الموضوع السابق هو دعم دور موسم زيارة الأربعين المباركة في تصليح علاقة بعض أصحاب السلوك المنحرف بالمجتمع، والتي يتأسس عليها إصلاح سلوكهم المنحرف نفسه عبر نفس آلية إعادة صلة الترابط بالمجتمع، فمهارسة الزيارة تقربهم من المجتمع بل وتعيدهم اليه، رامية إياهم في أحضان أشرف شرائح المجتمع، وفي قلب حركة المثل والفضائل، وأكثر الأوقات تقرباً الى الله تعالى حيث يعج مجتمع الزيارة بالمؤمنين، وبالسلوكيات الأخلاقية العظيمة، وبالأجواء العرفانية والروحانية، وهذا ما يحدث صعقة إيهانية وصحوة عقلية عند بعض المنحرفين ما ينعكس على مراجعة سلوكهم ومحاولة تعديله، وتعرضهم الى رحمة الله تعالى التي تنزل على هذه الأمة من المؤمنين والمؤمنات. ومن البديهي الإشارة الى النصوص المؤكدة على غفران ذنوب زوار سيد الشهداء على فهي من الكثرة بمكان ضخم. نذكر بعضها للكشف عن أصداء تأثيراتها العلاجية على النفوس التي تلوثت في يوم ما ببعض السلوكيات المنحرفة، فهي تغسل أدران التلوث وتفتح أمام الفرد باباً من أبواب الحياة المحديدة، وفيا يلى بعض من تلك النصوص الشريفة:

- ١. عن أبي عبدالله علي «قال: إن زائر الحسين جعل ذنوبه جِسْراً على باب داره ثم يعبرُ ها،
   كما يَخلِف أَحَدُكم الجسرَ وراءَه إذا عَبَر» (إبن قولويه، ١٣٥٦، ١٥٢).
- ٢. وعن بشير الدَّهَان، عن أبي عبدالله عليه «قال: إنّ الرّجل ليخرج إلى قبر الحسين عليه فله إذا خرج مِن أهله بكلّ خُطُوة مغفرةٌ مِن ذُنوبه، ثمّ لم يزلْ يقدَّس بكلِّ خطوة حتى يأتيه، فإذا أتاه ناجاه الله عزَّوجَلَّ فقال: عبدي سَلني أعطك، أدعني أجبك، أطلب منى أعطك، سَلنى حاجتك اقضيها لك، قال: وقال أبو عبدالله عليه وحقُّ على الله منى أعطك، سَلنى حاجتك اقضيها لك، قال: وقال أبو عبدالله عليه وحقُّ على الله منى أعطك، سَلنى حاجتك اقضيها لك، قال: وقال أبو عبدالله عليه إلى الله عليه الله عليه الله عبدالله عليه الله عليه الله عبدالله عليه الله عليه الله عبدالله عليه الله عبدالله عليه الله عبدالله عليه عنه الله عليه الله عبدالله عبدالله عليه على الله عبدالله عليه على الله الله عبدالله عليه عبدالله عليه عبدالله عليه عبدالله عليه عنه الله عبدالله عليه عبدالله على الله عبدالله عبدالله على الله عبدالله عبدالله على الله عبد الله عبدالله عبد الله عبد ال

- أن يعطى ما بَذَل» (إبن قو لويه، ١٣٥٦، ١٥٢).
- ٣. وعن الحارث بن المغيرة، عن أبي عبدالله عليه الله القال: إن لله ملائكة مؤكّلين بقير الحسين عليه فإذا هم الرَّجل بزيارته أعطاهم ذنوبه، فإذا خطا محوها، ثمَّ إذا خطا ضاعفوا حسناته، في تزال حسناته تضاعف حتى توجب له الجنّة، ثمّ اكتنفوه وقدُّسوه، وينادون ملائكة السَّماء أن قدِّسوا زوّار حبيب حبيب الله، فإذا اغتسلوا ناداهم محمّد عَلَيْ اللهُ أبشروا بموافقتي في الجنّة، ثمَّ ناداهم أمير المؤمنين عليه الله الله عنه المؤمنين عليه الله الله أبشروا بموافقتي في الجنّة، أنا ضامِنٌ لقضاء حوائجكم ودَفْع البلاء عنكم في الدُّنيا والآخرة، ثمَّ اكتنفوهم عن إيمانهم وعن شمائلهم حتى ينصرفوا إلى أهاليهم» (إبن قولويه، ١٣٥٦، ١٥٣).
- ٤. وعن جابر الجعفيِّ «قال: قال أبو عبد الله عليكام ـ في حديث طويل: فإذا انقلبتَ من عند قبر الحسين عليه الله ناداك مناد لو سمعت مقالته الأقمت عُمرَك عند قبر الحسين عليه الم وهو يقول: طوبي لكَ أيّها العبد؛ قد غَنِمتَ وسَلِمتَ، قد غُفِرَ لك ما سلف فاستأنفِ العمل ـ وذكر الحديث بطوله» (إبن قولويه، ١٣٥٦، ١٥٣).
- ٥. وعن الحسين بن محمّد القمّيّ «قال: قال أبو الحسن موسى عليكم: أدنى ما يثاب به زائر الحسين عليه إلى الفرات إذا عرف حَقّه وحُرمته وولايته أن يغفر ما تقدُّم من ذَنبه وما تأخّر» (إبن قولويه، ١٣٥٦، ١٥٣).
- ٦. وعن عبدالله بن يحيى الكاهليّ، عن أبي عبدالله علينا «قال: مَن أراد أن يكون في كرامة الله يوم القيامة وفي شفاعة محمّد صلوات الله عليه وعلى آله، فليكن للحسين زائراً ينال مِن الله أفضل الكرامة وحُسن الثَّواب، ولا يسأله عن ذنب عَمِله في حياته الدُّنيا ولو كانَتْ ذنوبه عدد رَمل عالِج وجبال تِهامَة وزَبَد البحر، إنَّ الحسين [بن عليًّ ] المَهْ الله على مظلوماً مُضْطَهَداً نفسُه، عَطشاناً هو وأهل بيته وأصحابه» (إبن قولويه، ١٣٥٦، ١٥٣).

٧. وعن عبدالله بن مُسكانَ «قال: شهدتُ أبا عبد الله عليه الله على أما فومٌ مِن أهل خراسان فسألوه عن إتيان قر الحسين السيام وما فيه من الفضل، قال: حدَّثني أبي، عن جدِّي أنَّه كان يقول: مَن زارَه يريد به وجه الله أخرجه الله مِن ذنوبه كمولود وَلَدَتْه أُمُّه، وشَيَعتْه الملائكة في مسيره، فَرَفْر فَتْ على رأسِه قد صَفّوا بأجْنِحَتهم عليه حتّى يرجع إلى أهله، وسألتِ الملائكة المغفرة له مِن رَبِّه، وغَشيتُه الرَّحة مِن أعنان السَّماء، ونادَتْه الملائكة: طِبتَ وطابَ مَن زُرْتَ وحُفِظ في أهله» (إبن قولويه، ١٣٥٦، ١٥٤).

وقد أشار السيد محمد سعيد الحكيم حفظه الله ـ أحـد مراجع النجف الأشرف المعاصرين ـ في أحد بحوثه الى تأثير إحياء مناسبات أهل البيت وبخاصة مناسبات سيد الشهداء عليه في إصلاح أخلاق أتباع أهل البيت: والتأثر بسلوكهم وفضائلهم (الحكيم، ٢٠١٠). كما قد ذكر أستاذنا العلامة الآصفي عِلْمُ في الموضوع ذاته ما تجدر الإشارة اليه حيث قال: «وأعرف شباباً وكهو لا وشيو خاً مثقلين بالذنو ب والمعاصي محجوبين عن الله ورحمته، ذهبوا الى زيارة الحسين السلام وحشر وا أنفسهم في جماهبر زوار الحسين عليه ومغفرته، فرجعوا خفافاً، قد شملتهم رحمة الله ومغفرته، وقد عاهدوا الله ألا يعودوا إلى ما كانت تقترفه أيديهم من الذنوب من قبل، وعامة الناس يشهدون ويسمعون ويتناقلون هذه البركات في زيارة الحسينﷺ فيزدادون إقبالاً وشوقاً إلى هذه الزيارة» (الأصفى، ٢٠١٤). ونحن نؤكد أيضاً على هذه الحقائق، حيث لاحظنا آثار هذه الزيارة على تعديل سلوك بعض من كنّا نعرفهم ممن كانوا يعانون من الانحرافات السلوكية، فتعافوا منها بسبب المشاركة في زيارة سيد الشهداءع السُّلا. والأمر الأكثر أهمية أن موسم الزيارة يطرح البديل الإيجابي للسلوك من خلال ما عرضنا له في الموضوعات السابقة من معطيات إيجابية، وهذا من أهم أدوات العلاج، حيث يعمل التعرض، والمعايشة، والإحتكاك بالسلوكيات السوية على اكتسابها وإحترامها وتمثلها في الحياة، وغالباً ما يفتقد المنحرفون الى عنصر التزود بالأمثلة الخيّرة، والنهاذج المشرقة، فيتأسون بها ويسيرون على هديها، حيث يضع الشاب بعض النهاذج (الصالحة أو الغير صالحة) نصب عينيه كأمثلة يحتذى بها بوعى أو غير وعي، وتعمل مجموعات الإحتكاك المباشرة وحتى الغير مباشرة من المعارف والأصدقاء والمناسبات على دفعه بقوة للتأثر بها كما أكّدت العديد من الدراسات على ذلك، فالإحتكاك بالمجموعات الصالحة يقود للسلوك الإيجاب، والعكس أيضاً صحيح، فالإحتكاك بالمجموعات المنحرفة يقود إلى الانحراف (Elliott, et al, 1979).

ولا شك أن الإحتكاك بجمهور زيارة الأربعين المباركة ومعايشة سلوكياتهم عن قرب يسهم في تعلق البراعم والشباب وغيرهم من الفئات العمرية بها، واتخاذها أمثلةً ونهاذجاً في الحياة، وبخاصة أن المشارك لا يشعر بالعزلة أو النبذ أثناء إحتكاكه مع الجمهور الحسيني، فالجمهور الحسيني يتعامل مع كل المشاركين بسواسية من حيث التكريم والإحتفاء والتعاطف، ولا يُعنى بتأريخ الشخصيات وبهوياتهم وأعمالهم السابقة، فإن جميع المتواجين مكرمون من قبل الجميع، فإن عين تواجدهم على ميدان ممارسة الزيارة يعد سبباً كاف للتعامل معهم بمنتهى التقدير، وهذه من جملة ما تتفرد بها طرائق زيارة الأربعين المباركة ومناخها الخاص، بل أن حجم الإحترام والاهتمام من قبل المشاركين يزداد بالإخوة الذين استجابوا إلى ربهم، ورجعوا إلى حضيرة المؤمنين من أصحاب السوابق الغبر محمودة، كما شاهدنا ذلك عن قرب، وهذا ما يسهم بقوة في دفع الشريحة المذكورة للعمل على إصلاح سلوكها وتعزيز إنتائها بالجمهور المؤمن.

# ٨. مكاسب زيارة الأربعين المباركة والسلوك المعتاد

يأتي هذا الفصل إستجابة لطلب معرفي عرضه بعض المهتمين بقضايا زيارة الأربعين المباركة، والطلب يتلخص بالسؤال التالي:

كيف يحافظ المشارك الكريم في ممارسة زيارة الأربعين المباركة سواء كان زائراً أو كان عاملاً متطوعاً في خدمة الزائرين على مكاسب الزيارة التربوية بعد انتهاء موسم الزيارة؟

والسؤال أعلاه من النداءات الجادة التي تصب في صميم رسالة الزيارة وتؤكد على أهمية دور التنمية البشرية الذي تستبطنه أدواتها الفاعلة، حيث يلاحظ أن الكثير من السلوكيات الإيجابية التي تظهر على ميدان المهارسة تضمر وتنكمش وتتراجع بعد انتهاء الموسم الأربعيني مع بالغ الأسف، مما يتطلب منا التوقف إزاء الموضوع نفسه بالدراسة والتحليل والمناقشة المعمقة. بيد أن المهمة نفسها محفوفة بالمصاعب والجهود المضنية، وتتطلب صبراً من الباحث والمتلقي بغية إنجازها وفقاً للشروط العلمية، والإنتهاء الى نتائج عملية تستثمر معطياتها في شتى مجالات الحياة. وهذا ما نعتزم خوضه في الصفحات نتائج عملية تستثمر معطياتها في شتى مجالات الحياة. وهذا ما نعتزم خوضه في الصفحات التالية مستهدفين معالجة إحدى أعقد مسائل الدراسات النفسية المتمثلة بـ(العادات السلوكية) حيث سوف نسلط الإضاءة على طبيعتها، طرائق عملها، وظائفها، إمكانية تغييرها، علاقتها باللآشعور، وغير ذلك من مسائل حساسة.

ولعل البعض يتساءل عن علاقة هذه المسألة بالسؤال الذي استهلينا به البحث، فنجيبه: إن موضوع (العادات) أو ما نفضل تسميته بـ (السلوك المعتاد) يتكفل بالإجابة على نسبة كبيرة من السؤال ذاته، حيث يستولي السلوك المعتاد على مساحة واسعة من

خارطة السلوك الإنساني، وهذا ما يفسر عدم استقرار الإيجابيات الجديدة والرجوع الى السلوكيات التي ألفناها بالرغم من إرادة التغيير المتوفرة لدينا، فمن دون التوفر على وعي مكثف وقناعة حقيقية فلن تستطيع الإرادة أن تحقق أهدافها. وهذا ما سوف نتناوله بالتحديد، علماً بأن المسألة نفسها قد شغلت إهتمام علماء السلوك المعاصر، ودفعت برامج الدول الغربية في ترشيد سلوك مواطنيها للمحافظة على الصحة وتقليل الإستهلاك وحماية البيئة... لبحثها بنحو جاد، مما يجدر بنا متابعة النتاجات التي اسفر عنها البحث والانتفاع من معطياته المتوافقة مع التصورات الإسلامية في المسائل عينها. ولهذا بالذات أخترت من بين الأعمال الكثيرة في حقل دراسات (السلوك المعتاد) جانباً من الدراسة التي قدمتها جامعة أمستردام عن (علم النفس والسلوك الاختياري) للدكتور المتخصص في علم النفس الاجتماعي (هنك ارتس) من أجل الإنطلاق في مناقشة المسألة نفسها، نظراً لأهميتها ووضوح الإطار المنهجي الذي اعتمدته، علماً بأننا لم نقتصر عليها في معالجتنا للسلوك المعتاد، فقد استعنا بعدة مصادر ذات صلة بالمسألة المطروحة.

#### ١.٨ نظرة عامة حول العادات السلوكية

يعتبر علماء السلوك البشري أن العادات السلوكية من الضرورات الوظيفية لأدائنا اليومي ذلك لأنها تمكننا من القيام بالعديد من الأفعال دون بذل الانتباه والتركيز. تصور لو أن الطباعة على لوحة الهاتف، سياقة السيارة، ارتداء الملابس تحتاج في كل مرة من القيام بها إلى تسليط الانتباه والتخطيط المركز، أو التعلم، لا شك سوف تكون العملية بالغة الصعوبة. فكلما فوضنا اللآشعور لأداء العديد من السلوكيات، كلما حصلنا على مساحة أوسع من النشاطات العقلية للأشياء التي تتطلب الانتباه الواعي.

وعليه فإن العادات مفيدة للغاية في تسيير الكثير من المهام اليومية، بيد أن بأمكان العادات كذلك أن تعيق من تحركنا الإيجابي في الحياة، فقد تصبح عملية تغيير السلوك نتيجة لسيطرة العادات أمراً في غاية الصعوبة.

إن الأنهاط اللآشعورية والمتجذرة في أعهاقنا من الصعب تغييرها، فللعادات قوة لا يستهان بها. ولعل أقرب تفهم لما نقصده الإشارات الواردة عن أمير المؤمنين الله الى المعنى عينه والتي سوف نقف عندها في تضاعيف الدراسة، يقول عَلَيْكُم: «العادة طبع ثان». (الرى شهرى، ١٤٢٧: ٧: ٢٩١٢: حرف العين). وعنه على العادة على كل إنسان سلطان» (الري شهري، ١٤٢٧: ٧: ٢٩١٢: حرف العين). وعنه عليه العادة عدو متملك» (الري شهري، ١٤٢٧: ٧: ٢٩١٢: حرف العين).

إن خطورة تدخل العادات المباشر في توجيه السلوك البشري ينعكس على صحة وسلامة وأمن المجتمع بأسره، ولا يقف عند حدود الشخص الخاصة، وهذا ما يفرض على الجهات المسؤولة التعامل معه بجدية عالية، فهناك العديد من المشاكل الاجتماعية التي تكلُّف المجتمعات البشرية الكثير من الخسائر المادية والمعنوية لا يمكن حلها من دون تغيير البشر لعاداتهم السلوكية من قبيل: المشاكل الصحية، إهدار الوقت، الإستهلاك الغير عادل للموارد الطبيعية، الإنفاق الغير ضروري، التواصل السيء مع الآخرين أو ما يمكن وضعه في ملف التصر فات الغير أخلاقية.

من هنا بالذات تبذل الكثير من دول العالم وبخاصة الدول الغربية جهوداً ضخمة في مجال السياسات العاملة على تحقيق أهدافها الرامية الى تغيير العادات الخاطئة عند مجتمعاتها، وذلك من خلال سن القوانين، الحوافز المالية، البني التحتية، نشر الوعي والتعليم (Tiemeijer, Thomas en Prast, 2009).

القصد من الوسائل المذكورة هو ترشيد السلوك الإنساني واخضاعه للشروط الصحيحة بغية صناعته بنحو مدروس وواع، فمن خلال تغيير نوايا الناس (التخطيطات الواعية) من قبيل التأكيد على منافع السلوك المرغوب فيه، وإظهار مضار السلوك الغير مرغوب فيه،... يتأمل المعنيون بتغيير السلوك الغير سوى عند الناس. بيد أن الأفتراض

المذكور ـ حسب رأي أحد المختصين ـ لا يصح في كل وقت، ذلك ان نشر الوعى والتعليم يقودان الناس الى تكوين النوايا الصالحة من قبيل: تأثر المشاهد ببعض المعلومات الصحية، فيقرر على اثرها بتناول الطعام بنحو غير مفرط أو بتناول الطعام الصحي، أو بالإمتناع عن التدخين،... لكن ينبغي ملاحظة أن نشر المعلومات العلمية لا علاقة له في تفاصيل المسائل العلمية المتعلقة بطبيعة تكرر السلوك الاجتماعي الغبر مرغوب فيه. فالملاحظ أن تكرر السلوك يقود الى تشكيل ما يعرف بـ (العادة)، وإذا شكّل المرء (عادة) من العادات السلوكية يصبح الاختيار المستقبلي للسلوك ذات الصلة بالجوانب الحياتية في الغالب تلقائياً.

إن تأثير النوايا أو المقاصد الواعية ـ حسب ما يدعى المختصون بدراسة العادات ـ في تلك المجالات يكاد أن يكون ضئيلاً أو منعدماً في الكثير من الأحيان. فحينها ينوي أحدنا الذهاب الى العمل أو الخروج للتسوق تقفز السيارة كوسيلة نقل في ذهنه بنحو تلقائي، بالرغم من معرفته المسبقة بأن المشي أمر صحي، أو أن استخدام السيارة يتسبب في صنع الزحام المروري، أو أن استخدام المواصلات العامة أرخص بالنسبة اليه وأنفع للبيئة. كما أن أحدنا إذا دخل المطعم فإن طلبه لو جبة الطعام سوف تكون من الأكلات التي إعتاد على تناولها، وليس الأكلات الخالية من الدهون أو المحتوية على الخضر وات الضرورية، وهكذا الحال حينها نتزوار وتوضع امامنا الحلوي والمشروبات الغازية أو المحتوية على نسبة عالية من السكر والكافائين فإننا سوف نأكل ونشرب دون مراعاة المضار المترتبة على ذلك، والسبب يعود إلى تلقائية الاختيارات التي تصدر بدافع من العادات المرتكزة في العقل، وقد شبه بعض الباحثين طبيعة عمل العادات عند السلوك الإنساني بعمل الطيار الذي يضغط على المفاتيح والأزرار الموضوعة أمامه في غرفة القيادة بينما يراقب أجهزة الرادار وشاشة التلفاز والأجهزة الأخرى بنحو سريع وتلقائي أثناء قيادته للطائرة، ذلك لأنه اعتاد على عمله.

من هنا، أرتفعت أصوات المختصين بالسلوك البشري إلى الإلتفات الجاد لدور العادات في الأداء الوظيفي للسلوك البشري، ذلك لأن التأثير به، وتنظيمه يتطلب رؤية دقيقة للدور نفسه. ومن أجل فهم الدور المذكور لا بد من طرح الأسئلة التالية، ومحاولة الإجابة عليها:

كيف تنشأ العادات؟ وبأى وسيلة تبقى متعلقة وثابتة؟ وكيف يتسنى لنا كسر هذه العادات؟

ما هو الدور الذي يلعبه اللا شعور (اللا وعي) في توجيه سلوكنا واجراءه؟ كيف نؤثر بالعادات؟ وكيف نستطيع استبدالها من خلال المعطيات النفسية؟

#### ٨ ـ ٢ ما هي العادات

# ١.٢.٨ تعريف العادة لغةً واصطلاحاً

عرّف صاحب لسان العرب العادة بـ (الديدن) «والديدن الدأب والاستمرار على الشيء، سميت بذلك لأن صاحبها يعاودها أي يرجع اليها مرة بعد أخرى، وجمعها عادات وعوائد» (ابن منظور، ۱۹۷۰: ج ۱: ۹۰۹).

وقال صاحب مفردات القرآن: «العود الرجوع الى الشيء بعد الأنصراف عنه إما انصرافاً بالذات، أو بالقول والعزيمة. قال تعالى: ﴿وَلَوْ رُدُّوا لَعَادُوا لِمَا نُهُوا عَنْهُ﴾ (الأنعام: ٢٨)... والعادة: اسم لتكرير الفعل والانفعال حتى يصير ذلك سهلاً تعاطيه كالطبع، ولذلك قيل: العادة طبع ثان» (الأصفهاني، ١٤٢٤هـ: ٤٩٤).

وأما من حيث الإصطلاح فقد عرفها بعض المختصين بالفقه الإسلامي بتعاريف متعددة لا تخلوا من نقد، حيث سوَّى البعض بينها وبين مصطلح (العرف) وهذا أمر مرفوض وتعوزه الدقة، فقد ذهب صاحب كتاب (القواعد الفقهية الكبرى) الى أن

العادة مرادفة للعرف (السدلان، ١٤١٧ هـ: ٣٣٣) وجاء في (الموسوعة الفقهية) حينها تعرضت الى مصطلح العادة تحت مادة العرف «وفي الاصطلاح هي: ما استمر الناس عليه على حكم المعقول وعادوا اليه مرة بعد أخرى. وقال ابن عابدين: العادة والعرف بمعنى واحد من حيث الماصدق وان اختلفا من حيث المفهوم» (الموسوعة الفقهية، ١٩٩٤: ٢٠: ٥٣). وقد لخص باحث معاصر القول فيها، فقال: «وللعلماء اتجاهات في تعريفهما اصطلاحاً ـ يقصد العرف والعادة ـ : الاتجاه الأول: إن العرف والعادة لفظان مترادفان، فتعريف أحدهما تعريف للآخر... والاتجاه الثاني: قصر العادة على نوع من العرف وهو العرف العملي... والاتجاه الثالث: كون العادة أعم من العرف مطلقاً فالعرف يطلق على العادة الجاعية فقط، والعادة تطلق عليها وعلى الفردية، فالعرف أخص والعادة أعم، وعليه فكل عرف عادة وليس العكس.» (الكفراوي، ٢٠٠٢: ٠١٠). ولا يهمنا التعرض لذلك، فقد كشف عن خلل مثل هذه التعريفات وتداخل المفاهيم أكثر من باحث، فالعرف مفهوم لا علاقة له بمفهوم العادات السلوكية، ذلك أن المقصود بالعرف هو القوانين التي تسالمت عليها المجتمعات سواء أكانت إيجابية أم سلبية، وليس السلوك الفردي الذي يسيطر على الشخص ويتكرر في اختياراته بنحو غير واع كما سوف نوضح ذلك.

ومن التعاريف التي أستوقفتني ما أشار اليه صاحب كتاب التقرير والتحبير في شرح التحرير حيث عرفها بـ «الأمر المتكرر من غير علاقة عقلية» (الحلبي، ١٩٩٩: ١: ٢٨٢). فالتعريف الأخير يشير بنحو صريح الى تدخل اللآشعور بالعادة.

وأهم ما ورد في تعريفها والكشف عن حقيقتها ما أُثر عن أمير المؤمنين على بن أبي طالب عليه حيث قال:

«العادَةُ طَبعٌ ثانٍ» (الري شهري، ١٤٢٧: ٧: ٢٩١٢: حرف العين). فهذا التعريف بالرغم من اختصاره يفصح عن كل ما يراد أن يقال في وصف العادة، فهي طبع ثان والطبع هو السجية والصفة التي يجبل ويفطر عليها المرء حتى تغلب على سلوكه وحتى يعرف بها مثل الشجاعة والسخاء والتسامح، وفي قوله طبع ثان إشارة الى قوة رسوخها الى درجة وصولها الى مرتبة الطبع. وقد ورد عنهﷺ ما يشير الى أن العادات غالباً ما تمثل هوية للشخص، فهي تحدد ملامحه العامة التي يعرف بها، قال عليه في وصيته للحسين عَلَيْكُلام: (ومن أكثر من شيء عُرف به) (الحراني، ١٩٦١: ٥٩).

ومن جميع ما تقدم، يمكن القول بأن العادة هي تكرار السلوك بنحو تلقائي غير واع، وذلك بسبب تطبع لإنسان عليها وارتكازها في عقله حتى تصبح طابعاً يعرف به. والآن نتجه وجهة الدراسات الاكاديمية المتخصصة بهذا الجانب لنرى ماذا تقول بهذا الشأن.

#### ٨-٢-٨ العادة في الدراسات الأكاديمية

يحتفظ مفهوم (العادة) في ميادين العلوم الاجتماعية بجملة من التوصيفات والتعريفات، لهذا لا يوجد تعريف موحد يمكن الاعتباد عليه، فكل فرع له وجهة نظر خاصة ىه.

الاجتماعيون على سبيل المثال: يطلقون على العادات مصطلح (الأنماط المنظمة للسلوك) والتي هي نتيجة للتفاعل بين المجتمع والأفراد، والعادات عندهم تضطلع بو ظيفة المراقبة لشكل واستقرار الحضارة والثقافة، فالاجتماعيون يطبقون تعريفاً واسعاً على مفهوم العادات حيث تدخل: التعاملات، التقاليد، والمعايير والقيم ضمن نفس المفهوم (Camic, 1986). ولعلّ تفسير علماء الاجتماع للعادات تشابه مع ما تقدم في مباحث علماء الأصول المسلمين لمفهوم العرف، وبخاصة في جوانب دراسة دور السياق الاجتماعي في صياغة القوانين الاجتماعية.

وأما أصحاب المنهج النشؤي (الدارونيون) فقد استخدموا مصطلح (العادات) لوصف السلوك الأساسي للأنواع الأدنى من المخلوقات كالحشرات وغيرها، فالمقاربات

كانت ذات صلة بالحقل الباحث عن موضوعات (الغريزة) أو (الفطرة) والتي يتطرق مها الى التصر فات الكامنة في الكائنات الحية، مما يفرض عليها أن تسلك يعض السلوكيات المحددة من قبيل: غريزة التكاثر، التو دد، حفظ النفس وغيرها. ثم استخدم مفهوم العادة فيها بعد كمرادف لردة الفعل التي تجري عند الحوافز الحركية في الجسم والتي تنشط عبر الخلايا العصبية المتأثرة بالحافز الخارجي من قبيل أن تنقر على محل الركبة فتتحرك الساق متأثرة بذلك على نحو ردة فعل سريعة (Fearing, 1930)..

والمحصلة ان المفهوم أعلاه يشير الى الأنهاط السلوكية الثابتة المتولدة عن العمليات البيولوجية والاجتماعية.

وأما في علم النفس فيذهب النفسانيون الى أن التحليل والدراسة تنصب على الفرد قبل كل شيء. حيث ان موضوع البحث هو العمليات العقلية التي يرتكز عليها تشكيل، تنفيذ، وثبوت العادات. الباحثون يحاولون تفهم كيفية تعلم وتنفيذ السلوك المعتاد من دون انتباه أو إعمال الوعي من قبيل: قيادة السيارة الشخصية إلى العمل، تناول المشر وبات الغازية والأكلات السريعة كلم دخلنا إلى محلات الإستراحة (الكافتريا) وغيرها من سلوكيات صادرة عن الأعتياد والتلقائية.

إن البحث ينصب على وظيفة السلوك التلقائي بحيث يختفي دور الانتباه الواعي والصدور عن نوايا مدروسة كنتيجة طبيعية للتعلم المسبق والتمرين والأعتياد... وعلى التعطل الوظيفي للسلوك التلقائي نفسه بحيث تعمل العادات على إعاقة عملية تغيير السلوك. وفي كلتا الحالتين فإن السلوك المعتاد يمثل شكلاً من أشكال السلوك التلقائي الهادف ـ المتجه لتحقيق هدف معين ـ والذي يأتي من خلال الدربة والتكرار، فالإنسان يسعى عبر السلوك المعتاد إلى تحقيق هدف حتى لو لم يكن منتبهاً لذلك في لحظة أداء العمل.

# ٨ ـ ٣ تُعلم وتنفيذ العادات

يصنف الباحثون العادات من حيث تعلمها ـ بنحو عام ـ إلى مستويين. المستوى الأول هو: طريقة التعلم المبتنية على المثيرات والاستجابات، والمستوى الثاني هو: التعلم الهادف أو الموجه لتحقبق هدف معين. وفي الموضوعات التالية سوف نرى كيف عالج علماء النفس كلتا الآليتين ونحاول أن نعالجهما بنحو معمق.

### ٨.٣.٨ السلوك المعتاد كترابط بين المثيرات والاستجابات

البعض يجد أن العادات بعد تحليلها ودراستها يمكن اعتبارها كنوع من الترابطات بين المثيرات والاستجابات، مستندين بذلك على معطيات الاتجاه السلوكي المشهور في دراسة هذا الجانب، حيث يذهب السلوكيون إلى أن كل شكل من أشكال (التعلم) في جوهره يرجع إلى الإقتران (التداعي) بين المثير والاستجابة. هذه الترابطات أو الاقترانات تنشأ وتتأكّد من خلال المكافآت أو الثواب الذي يعقب تنفيذ بعض الاستجابات كردة فعل على بعض المثيرات (Skinner, 1938). فالطفل الذي يرفع الهاتف ويجد أن المكالمة التي أجراها ظريفة، سوف يرفع من احتمالية رفع الهاتف عنده حينها يرن مجدداً. وكذلك يمكن للعقوبات أن تفعل نفس التداعي من قبيل إقتران رفع الهاتف بصعقة كهربائية، عيث سوف يؤثر ذلك سلباً على إقبال الطفل على رفع الهاتف بالمرات المقبلة، على اختلاف في فاعلية آليتي الثواب والعقاب في عملية التعلم كها هو موضح في الدراسات المختصة بهذا المجال.

على أية حال: إذا ما أعقبت هذه المكافآت ـ بنحو منتظم وثابت ـ استجابة محددة على مثير ما، فسوف تتشكل بين المثيرات والاستجابات اقتران أو ترابط قوي. هذا الترابط

يمكن اعتباره الشكل الأساسي للعادات.

المكافآت المعنية ـ حسب رأى الباحثين النفسانيين أنفسهم ـ يمكن أن تنشأ من مصادر مختلفة، وتتخذ أشكالاً مختلفة أيضاً، حيث يمكن على سبيل المثال: أن تعطى من خلال الآباء، والمعلمين، وكذلك من خلال الدولة من أجل التشجيع على تعلم المهارات الأساسية في الحياة. وهذا ما له علاقة بالتعليم الإجرائي (Operant Learning).

فمن خلال استخدام التعليم الإجرائي تستطيع الأعمال المقبلة أن تأتي بنحو تلقائي إن عززت بواسطة المكآفات، بينا يمكن عبر التقنيات البافلوفية التقليدية أن يتم تعليم العديد من العلاقات المعقدة بين المثر المصحوب بالمكآفات، والمثر الغير مصحوب ىالمكآفات.

والآن يجدر بنا أن نعيد قراءة طريقتي التعليم التي يعتمد عليهم االاتجاه السلوكي، وهما: التعليم الشرطي، والتعليم الإجرائي، ولو بنحو سريع.

# التعليم الشرطي (Classical Conditioning)

يعود هذا النوع من التعليم إلى العالم الروسي الشهير ايفان بافلوف Ivan Pavlov (1936 - 1849. والمفهوم الأساسي في بحث بافلوف هو اهتهامه في الاستجابات المتأتية عن الأفعال الإنعكاسية الفطرية السهلة مثل افراز اللعاب، ردة فعل الركبة، وردة فعل رفة العين. ففي الظروف الطبيعية يتسبب المثير البيولوجي الهام بمثل هذه الاستجابات من أجل تحقيق بعض الأهداف الضرورية لنا. إن ردة فعل رفة العين ـ على سبيل المثال ـ تشكل مصدراً هاماً لحماية العين من الأجسام المنصدمة بها، وكذلك ردة فعل افراز اللعاب يساعد على هضم الطعام.

في الحقيقة، إن أهمية اكتشاف بافلوف لهذا المبدأ تكمن في أن هذه الاستجابات

الإنعكاسية النسبية يمكن أن تربط مع مثير جديد لا علاقة بيولوجية له مع الاستجابات الإنعكاسية مثلها علم كلابه افراز اللعاب بمجرد استهاعهن لصوت معين مثل صوت ملعقة الطعام أو الجرس.

لكي نفهم كيف يتكون مثل هذا الإشراط بين الاستجابات الإنعكاسية، أجرى بافلوف مع فريق عمله تجربة سهلة جداً، وذلك بعد ملاحظته بأن الكلاب تفرز اللعاب بمجرد سماعها صوت قدوم الحارس بالطعام، حيث كان يوضع الطعام بعد أن يطلق صوت الجرس، وبعد أن تكررت العملية بدأ الكلب يفرز اللعاب بمجرد سماع الصوت حتى ولو لم يقدّم له الطعام.

من هنا بالذات، اكتشف بافلوف بأنه متى ما يقرن المثير المحايد (وهو مثير من طبيعته أن لا يثير استجابة مثل الصوت أو الضوء) مع مثير طبيعي (الطعام) فإن الاستجابة المحايدة (الشرطية) سوف تكون بعد تكرر الفعل مطابقة للإستجابة الطبيعية لردة الفعل الأصلية كما في مثال سيلان اللعاب عند سماع الصوت المصاحب لتقديم الطعام.

وبفضل الإقتران الشرطي فقد تعلم الإنسان ـ حسب ما يدعي أصحاب الاتجاه البافلوفي ـ الكثير من التداعيات مثل اقتران رائحة الدخان مع النار، وكذلك ما يحصل لنا من تداع حينها ننظر أو نسمع بالزهور أو تداع اللذة في الشوكولاته. ليس هذا فحسب، فإن تعلم الكثير من السلوكيات الإيجابية والسلبية يأتي نتيجة للإشراط مثل حب المدرسة لإقترانها بالمربي المحبب للتلميذ، وتعلم بعض السلوكيات المرضية مثل المخاوف والفوبيا والنفور أو كراهية بعض الأشياء والأشخاص، بل وأكثر من ذلك، حيث وظفت المعطيات الشرطية على العلاج النفسي والعقلي من قبيل استبدال الأدوية الحقيقية المهدئة أو المحفزة لبعض الوظائف الدماغية بأدوية (محايدة أو وهمية placebo) غير محتوية على مواد كيميائية، فكان لها مفعولاً على الجسم مثل مفعول الأدوية المعززة بلوئد الكيميائية الحقيقية.

وبعامة فان نظرية بافلوف تستند إلى عملية الارتباط الشرطى التي تؤكد على إمكانية اكتساب المثرات البيئية المحايدة القدرة على التأثير في وظائف الجسم الطبيعية والنفسية في حالة تزامنها بمثرات مغايرة تثر بطبيعتها استجابة انعكاسية طبيعية.

### التعليم الإجرائي Operant Learning

ينطلق هذا النوع من التعليم على الاستجابات الإرادية التي تصدر عن الشخص بعد أن كان قد تعلمها، ومحور هذا التعلم هو ما يعرف بـ (التعزيز Reinforcement) عواقب أو نتائج مبدأي الثواب والعقاب للإستجابة وليس المثير، فهما ـ الثواب والعقاب ـ من يؤثر ان على فرصة تكرار السلوك الذي يعقبانه، ومن جملة عواقب مبدأ الثواب المتداولة في الحياة هي: المال، المديح، الطعام، والدرجات العالية في الامتحانات، وبالنسبة إلى المؤمنين فلا شك أن تحقيق رضا الله تعالى يمثل أهم أشكال الثواب المحركة للسلوك... هذه الأشياء تعزز القيام بالسلوك فيها لو استتبعته، وهي ما يعرف بالتعزيز الإيجابي مثل حصول العامل على أجرته فور انتهائه من عمله أو تكريم شخص قام بمساعدة إحدى مؤسسات رعاية الأيتام. وأما أمثلة التعزيز السلبي وهو عبارة عن إزالة ألم أو شيء غير مرغوب فيه مثل استخدام المضلة (الشمسية) في الخروج تحت المطر، فهو أحد أشكال تعلم السلوك المنطوي تحت عنوان التعزيز السلبي، فالمستخدم للمضلة يعمل على تجنب مثير غير مرغوب فيه (البلل من المطر)، وهي نفس آلية استخدام سائقي السيارات الحديثة لحزام الأمان بمجرد جلوسهم خلف المقود تجنباً للإزعاج الحاصل من منبه السيارة، فالمستخدم يريد اسكات الصوت الذي يطلقه الجهاز المختص بتنبيه السائقين لضرورة تركيب الحزام، فالتعزيز السلبي ينشأ من خلال إزالة الصوت المزعج. وعليه فإن مصطلح التعزيز الإيجابي يعنى إضافة أو تقديم شيء بينها يقصد بالتعزيز السلبي إزالة أو سحب شيء ما عقب حدوث استجابة معينة ما يؤدي لإقترانها فيها.

والمهم في هذا السياق معرفة أن مفهوم التعليم الإجرائي يتضمن جانبين:

الأول: ان التعليم الإجرائي يمكن تطبيقه على عدة أنهاط سلوكية، وبهذا فهو أوسع نطاقاً من التعليم الشرطي.

الثاني: إن التعليم الإجرائي يشكل تفسراً يمكن تعقله لطريقة تعلم الكائنات الحية للسلوكيات الجديدة والمعقدة، ولا تعتمد فقط على الأفعال الإنعكاسية الفطرية كما لاحظنا في التعلم الشرطي، فأنت تستطيع تعليم الطفل أو الكبير في السن القيام بعدة سلوكيات جديدة من خلال إثابة أو معاقبة الاستجابات وردود الأفعال الصادرة عن أفعاله، ومن محض إرادته.

من الحقائق المعروفة إن أول من عمل على هذا المفهوم داخل الإتجاه السلوكي هو (إدورد ثورندك 1998 - Edward Thorndike 1898 - 1998) صاحب المبدأ التعليمي المعروف (التعلم بالمحاولة والخطأ trial and error Learning)، وهو أحد أشكال التعلم الإستثابي أو الإجرائي حيث يحمل التلميذ على أن يكتشف الاستجابة الصحيحة من خلال تكرر السلوك محاولةً لإيجاد الطريقة الصحيحة والاحتفاظ مها لأنها أدت إلى نتيجة جيدة، وقد طوّر خليفته العالم السلوكي الشهير بورهوس فريدريك سكينر Burrhus Frederic Skinner 1904 - 1990) المبدأ نفسه، فهو يتفق معه في الخطوات الأساسية وقد بني نظريته السلوكية على أفكاره حيث يؤمن بأن العواقب (التعزيزات) المتأتية عن البيئة تؤثر على الاستجابات المستقبلية للسوك.

### أهمية الترابطات بين المثيرات والاستجابات

لجميع ما تقدم، فقد أشار الباحثون في مجال دراسة العادات إلى أن التقنيات الشرطية المشار إليها توضح لنا الآليات الأساسية المسؤولة عن تشكيل عمليات المثرات والاستجابات للعادات والتي يرمز اليها في الأوساط العلمية بـ (S-R) أو (م ـ س). ينبغي التذكير بأن هذه الآليات تعمل في حياتنا اليومية بنحو تلقائي ومن دون سؤال. إن الحاجات الحيوية (البيولوجية) والاجتماعية من قبيل: (العطش، الجوع، المكانة الاجتماعية والتقدير ...) تقود الى تناول الموضوعات أو القيام بالأفعال التي من شأنها أن تلبي الحاجة اليها أو اشباعها ولو بنحو جزئي مثل: تناول (الماء، الطعام، الحصول على المركز...) حيث ينظر الى هذه الأشياء على كونها مكافآت محتملة أو لنعبر عنها بطاقات تحفيزية كامنة، ولهذا بوسعها أن تحفز الناس الى القيام بالأعمال التي تقلل من الحاحية الحاجات واشباعها (Berridge, 2007). إن شرب كأس من الماء يعتبر مكآفأة إذا كان المرء عطشاناً، ولهذا فأن مشاهدة الكأس تستطيع أن تدفع السلوك نحو تناوله وشرب الماء.

والملاحظ أن المثير يستطيع بنفسه أن يحفز السلوك للقيام بعمل ما حتى ولو لم تكن هناك حاجة مثل حاجة العطش المذكورة تواً، فيكفى أن ترى قنينة الماء فتتحرك نحوها، والسبب يكمن في اختزان المعلومات المتعلقة بنفس تأثيرات المثيرات والاستجابات كما في مثال رؤية قنينة الماء المعلبة بشكل مثير، ولهذا أيضاً يوظف المسؤولون على تسويق المنتجات المعطيات المذكورة لتظهر المنتجات بشكل يتمتع بالجاذبية ما يحرك رغبة الآخرين اليها، وهذا ما يفسر سبب قوة الإغراءات التي نتعرض اليها في حياتنا اليومية من مواجهة السلع والمواد مثل الطعام، المشروبات الغازية، المال، الجنس، الملابس وغيرها حسب رأى خبراء السلوك (Tiemeijer, Thomas en Prast, 2009).

إن المكافآت تلعب دوراً حاسماً في تعلم العادات المتوكئة على مبدأ المثيرات والاستجابات (م ـ س). ولخطورة هذا الأمر يقول الباحثان دكنسون و بالين: بمرور الزمن لا تعد ثمة من حاجة إلى المثرات لتحقيق الاستجابات، ذلك متى ما أكتمل تشكيل الترابط بين العادات (المثيرات والاستجابات مـس) وأقترنت بالذاكرة Dickinson en) (Balleine, 1995 وبخاصة إذاما كان التداعي والإقتران بدرجة عالية من القوة، فأن أدني ملاحظة للمثرات تكفى لإستجرار الاستجابات التلقائية. إن هذه العملية تحدث دون

أن يكون هناك انتباه أو قصد (نية)، ففي هذه المرحلة يختفي دور المكآفأة التي كانت في وقت سابق الدافع نحو السلوك أو المهارسة ذاتها. وهنا بالذات يكون الحديث عن (العادة) التي تولدت عبر الترابطات (م ـ س) الثابتة والمتجذرة في عمق العقل والجهاز الذهني.

بيد أن بالرغم من ثبوت الترابطات (م ـ س) في أسس العادات، فينبغي أن ندرك أن مثل هذه الترابطات تعمل بنحو أقل صرامة مما قد نتخيل. إن تنشيط وتفعيل الكثير من الترابطات (م ـ س) يعتمد على أهدافنا في حالات محددة حسب رأي هوميل (Hommel, الترابطات (م ـ س) يعتمد على أهدافنا في حالات محددة حسب رأي هوميل ومياً في ما 1998. فعلى سبيل المثال: إن من يضع منبه الساعة لغرض إيقاضه إلى وقت العمل يومياً في ساعة ما، سوف لن يذهب ـ بمجرد استيقاضه على صوت المنبه ـ إلى الحمام ليذهب بعدها إلى عمله كما هو المعتاد في أيام العمل... بل سنجده في يوم عطلة نهاية الأسبوع سوف يذهب إلى احضار الجريدة من صندوق بريده. حيث سوف ينقطع الترابط بين صوت المنبه والذهاب إلى الإستحام. هذا ما يؤكده هوميل في إمكانية تفكيك الترابط الذي تبتني عليه العادات، فاعتهاداً على الهدف الذي يحمله الشخص في حالة معينة (العمل أو العطلة) يستطيع نفس المثير (منبه الوقت) اليومي أن يستثير استجابات مختلفة، وعلى هذا الأساس يمكن النظر الى العادات على أنها سلوك متعلق أو معتمد على هدف.

## ٨.٣.٨ العادات كمهارات معتمدة على هدف

يقول أحد الباحثين (ارتس): حينها تكون الأعهال بسيطة مثل الذهاب الى الباب عندما نسمع جرس الدار، فإن المرء يمكن له أن يعتبر (العادات) كتداعيات أو إقترانات (م ـ س) بسيطة، بيد أن أغلب سلوكياتنا الحياتية اليومية من قبيل إعداد الشاي أو السياقة الى العمل هي أكثر تعقيداً، ومع كل هذا التعقيد فإننا نتعامل معها كعادات تمارس من دون انتباه.

كيف نتعلم مثل هذه المهارات المعتادة؟ وما هو الشكل العام لبنيتها الأساسية؟

يجيبنا كوبير وشاليس على هذين السؤالين، حيث أوضحا بأن هذه المهارات يمكن وصفها بسلسلة من الاستجابات التي توضع من قبل الأهداف نفسها Cooper en .(Shallice, 2006) فعلى سبيل المثال: إن التعود (العادة) على إعداد الشاي بعد العشاء يمكن أن تُنتشط من خلال الهدف ذي الصلة (وهو شرب الشاي بعد العشاء) حيث تجد أن هناك سلسلة من الاستجابات الموضوعة في طريق تحقيق ذلك الهدف، كل إستجابة تُنَّشط التالية: إن وضع الماء في إبريق الشاي يستتبع فتح النار تحته، وبعدها انتظار غليان الماء، وبعد ذلك وضع أوراق الشاي في الماء وهكذا... إن في مثل هذا التسلسل يتم تحديد الخطوة المقبلة من خلال الخطوة السابقة بغض النظر عن النتيجة في كل خطوة. الباحثون في هذا المجال يطلقون على هذه الخطوات (العملية ذات المسار المفتوح -open) .loop-process)

تعتبر هذه العملية من الأساليب الجيدة في تنفيذ الإجراءات المعقدة، بحيث لا يو جد وقت للنظر إلى العواقب، ولا يسعك معالجة التقويمات أو ردود الأفعال، فعلى سبيل المثال: إذا أردت أن تطبع رسالة على آلة جهاز الحاسوب في تسلسل سريع حسب معرفتك المسبقة في أماكن الحروف، فإن الأمر يتطلب أن تكون مواضع الحروف ثابتة ومتطابقة في كل مرة، ذلك أن أدنى تغيير أو إنحراف في مواضع الحروف وأماكنها سوف يقطع أداء التسلسل.

ربها يتصور البعض حسب المعطيات أعلاه أن من السهل كسر العادات، وذلك من خلال القيام ببعض الأعمال أو إحداث التغييرات الصغيرة في المحيط وبخاصة المحيط ذات العلاقة بصدور الأفعال. وهذا بصراحة تبسيط للمسألة، حيث يدعى الباحثون حول هذه الأمر بالتحديد أننا بسبب ما نجريه يومياً من مجموعة أفعال هائلة في محيط متغير (مكان العمل، السوق، البيت: الصالة، الغرفة، المطبخ، الحمام...الخ) فإننا

مجهزون بأنموذج داخلي يُدعى بـ (عملية المسار المغلق) أو (closed-loop-proces)، في مثل هذه العملية يتم توجيه الأفعال الأدنى من قبل الأهداف العليا (Power, 1973). فنحن نقارن النتائج أو العواقب الملاحظة المترتبة على أعمالنا مع النتائج المتوقعة، ونلائم بعد ذلك أعمالنا المقبلة حتى نحصل على النتائج المرغوب فيها، فمثلاً: إذا أردنا صباحاً أن نذهب إلى العمل، نأخذ السيارة الشخصية تلقائياً ونقطع الطريق بالسياقة. الإجراءات التي نحتاجها لكي نصل الى العمل في الغالب هي نفسها (تشغيل السيارة، الاتجاه نحو اليمين بعد إشارة المرور، عبور الجسر، وهكذا) بيد أن هذه الإجراءات تتعرض الى ظروف متغيرة، حيث أحياناً ما تكون (إشارة المرور) حمراء بدلاً من أن تكون خضراء، أو حدوث مطر شديد،... الخ) ففي (عملية المسار المغلق) يتم استخدام ملاحظة الظروف من أجل تقديم الاختيار والملائمة للإجراءات المقبلة.

لهذا أمكن القول: بأن سلوكنا يتسم بالمرونة وأن البشر لديهم استعدادية لبلوغ أهدافهم تحت مختلف الظروف. إن القول: بإن الأهداف تلعب دوراً قيادياً في فاعلية السلوك المعتاد (المبتني على العادة) لا يعني أن تنفيذ مثل هذا السلوك يحتاج إلى انتباه أو استحضار للوعي المركز (Fourneret en Jeannerod, 1998). فحينها نتعلم سياقة السيارة، فإن بداية التعلم تستدعي منا أن نبذل إنتباهاً كبيراً لأختيار الإجراءات المناسبة من قبيل تغيير التروس، الكابسات، الدواسات، والإشارات الخ، لكن متى ما تدربنا على هذه المهارات بنحو كاف وأصبحت جزءً من الأمور التي نحسن أدائها، لا تعد ثمة من حاجة إلى المزيد من الانتباه حينها تتطلب الحاجة ممارستها. إن السلوك سوف يسير على أسس عملية المسار المغلق (closed-loop-proces)، وسوف يصبح التنفيذ أكثر فاعلية ولا يحتاج المزيد من الانتباه والوعى المركز.

من الضروري التذكير بأن الأدلة العلمية (الأكاديمية) على الفكرة المتقدمة تطرح في إطار البحوث المهتمة بـ (أداء المهمة المزدوجة dual task performance). في مثل هذه

البحوث يبدو أن الإنسان اذا ما واجهته مهمة محددة مثل: طباعة سلسلة متكونة من أربعة حروف على لوحة مفاتيح الحاسوب كاستجابة على أربع مثيرات مختلفة، وتدّرب عليها لبعض من الوقت، سوف يقوده ذلك التدّرب إلى انخفاض حالة التشويش والتداخل في وقت أدائه للمهمة الثانية، وان تطلب اداء المهمة الجديدة (الثانية) إلى الانتباه وتسليط الوعى مثل (حل المسائل الحسابية). إن التداخل والتشويش في المهمة الثانية يحدث بوجه خاص في حالة عدم التدّرب على أداء المهمة بنحو سهل، بمعنى عدم وصولها إلى مرحلة العادة (Pashler en Johnston, 1998).

وبكلمة مختصرة، على العكس من المهارات الغير معتادة الجديدة، فإن المهارات المعتادة (التي أصبحت عادات) تعمل بنحو فعّال في نفس الوقت الذي يؤدي المرء فيه مهمة أخرى معها، وإن كانت هذه المهمة تتطلب انتباهاً ووعياً، من قبيل التحدث في الهاتف لحل قضية ما، وبنفس الوقت تسوق في السيارة، وعلى العكس فأنت لا تستطيع أن تطبع لأول مرة على الحاسوب، وبنفس الوقت تتحدث بالهاتف لحل مشكلة ما.

تجدر الإشارة إلى إن علم الأعصاب المعرفي يقدّم - أيضاً - دليلاً على أن المهارات المعتادة أو لنسميها بالمهارات الموجّهة لتحقيق هدف معين تتطلب أقل انتباهاً ومراقبة للو عي (Kelly en Garavan, 2005).

في بحوث علم الأعصاب المعرفي يقدّم الباحثون صورة عن التشريح الوظيفي للمهارات المعتادة من خلال تقنيات التصوير العصبي مثل التصوير المقطعي بالأصدار البوزيترون تومغرافي (PET) والتصوير بالرنين المغناطيسي الوظيفي (FMRI). وبشكل عام يفترض الباحثون أن قشرة الفص الجبهي (cortex) (pfc)، القشرة الأمامية anterior) cingulated cortex) (acc)، والقشرة الخلفية الجزئية (posterior partial cortex) والقشرة الخلفية الجزئية المناطق القشرية الدماغية التي تتحكم بالانتباه والمراقبة الواعية مما يعنى ان هذه المناطق تتدخل في تعلم وتنفيذ الأشياء الجديدة. البحوث تظهر بأن الفرد كلم كرر أداء مهمة من المهمات الى درجة تحولها الى عادة، فإن المناطق القشرية الأمامية تصبح شيئاً فشيئاً أقل نشاطاً في وقت أداء المهمة نفسها، في حين أن هناك نشاطاً كبيراً يتواجد في المكونات الدماغية المسؤولة عن تنظيم المهارات المعتادة مثل القشرة الأولية والثانوية الحسية والقشرة الحركية primary and secondary sensory وهذا ما يسمى بـ (إعادة التوزيع الوظيفي)، فمن خلال التدريب يحدث تحول في المناطق الدماغية لتأخذ مهمة تنفيذ الأعمال نفسها.

#### ٨.٣.٨ العادات، الاختيارات والسلوك الموجه لتحقيق هدف معين

حينها يريد المرء بلوغ هدف محدد، يتطلب ذلك منه ـ قبل كل شيء ـ أن يلائم المهارات المعتادة مع الظروف المتغيرة حسب ما يشير علياء السلوك. ففي الغالب يتمكن المرء في هذه العملية من أختيار خيارات متعددة في الأنهاط السلوكية حيث يستطيع المرء أن يتوفر على ـ سبيل المثال ـ على سيارة أو دراجة هوائية للذهاب بهها الى محل عمله. كلتا الوسيلتان تتطلبان تسلسل الإجراءات المتبعة، إن تحقيق الهدف المنشود (الوصول الى العمل) يبدأ مع الانتقاء الواعي من خيارات الوسيلتين (السيارة أو الدراجة الهوائية)، وبعد التكرار والثبات على أختيار نفس العمل (الخيار) سوف لا نحصل على تسلسل الإجراءات وتتابعها فحسب، بل سوف يصبح أختيار السلوك أمراً تلقائياً آلياً Aarts en المدف، المجرد أن يكون الهدف ذات صلة بالسلوك تنطلق سلسلة من الإجراءات التي بُني عليها السلوك بنحو تلقائي.

مثل هذه الأهداف التلقائية تتواجد عند البشر كمخططات تصورية تحفظ على شكل رسومات معلوماتية في المعقل، وذلك بسبب تكرارهم لهذه المخططات في الماضي حتى أصبحت المخططات نفسها (عادة) حقيقية، بمجرد ما تُنشط المخططات التصورية يعمل

السلوك الموجه لتحقيق الهدف ذات الصلة من دون أن يشَّكل الشخص في البدء نية أو قصداً للسلوك نفسه. وقد بُرهن على هذا الْمُدّعي عبر العديد من التجارب، فقد ظهر أن البشر يميلون تلقائياً لأستخدام الدراجة الهوائية أو السيارة بمجرد أن يكون لديهم هدفاً للتسوق، بيد أن ذلك لا يكون إلا إذا كانوا قد اختاروا استخدام إحدى تلك الوسيلتين في الماضي بنحو كبير كوسيلة للتنقل(Aarts en Dijksterhuis, 2000).

الباحثون الغربيون يؤكدون على أن الاختيارات التلقائية تفرض نفسها على عدة مجالات، وليس فقط بالمجال المذكور سلفاً، فقد أظهرت إحدى الدراسات التي أجريت على الطلبة في إنكلترا بأن المعتادين على شرب الكحول يختارون المشر وبات الكحولية على غير الكحولية من دون تفكير حينها يكون هدفهم الترفيه مع الأصدقاء, Sheeran) .Aarts et al. 2005)

وبكلمة مختصرة: إذا تطورت لدينا عادة قوية، فإننا نستطيع أن نبلغ أهدافنا بنحو تلقائي ولا نحتاج حينها للتفكير المصحوب بالوعى والانتباه لانتقاء الإجراء المناسب و تنفىذه.

ينبغي التنبيه بأن الفكرة الذاهبة إلى أن الانتباه الواعي والنية أو القصد تلعب دوراً محدوداً في السلوك المعتاد الموجه لتحقيق هدف معين، قد خضعت للدراسة أيضاً في حقل الدراسات المختصة بـ (التنبؤ عن السلوك) أو معرفة السلوك المسبقة، وقد أسفرت الدراسات عن نتائج هامة بهذا المجال. والسؤال الرئيس الذي كانت تنطلق منه الدراسات هو:

هل يسير السلوك الموجه الآن بنحو قصدي أو عاداتي (وفق العادة) ؟ وبكلمة أخرى: هل من الأفضل أن نتنبأ بها يقوم به البشر من أفعال في حياتهم الفعلية من خلال مقاصدهم (نواياهم) أو من خلال عاداتهم ؟ هل يمكنني معرفة ما سوف يأكله (محمد) مسبقاً في دعوة الغداء ـ المدعو لها من قبل أقرباءه ـ والمتنوعة الأكلات من خلال معرفتي بسلوك محمد المعتاد أم من خلال عزمه ونيته بأنه سوف يتناول الأكل الصحى فقط ويتجنب الأكل الدسم ؟

للإجابة على هذا السؤال تم بحث مجموعة كبيرة من السلوكيات الموجهة لتحقيق أهداف معينة والتي تتميز بطبيعة تكرارية ـ تحدث بتكرار في حياة الأشخاص من قبيل: التغيب عن الدوام، استهلاك الوجبات السريعة، ارتداء حزام الأمان أثناء السياقة، الهرولة الرياضية، مشاهدة التلفاز، الذهاب الى العمل بالسيارة الشخصية، إعادة تدوير النفايات من خلال عزل الزجاج عن الورق وعن البلاستيك.

في مثل هذه الدراسات يُسئل الناس ابتداءً: إلى أي مدى كانت لديهم (نية) في المستقبل للقيام بسلوك محدد ذات طبيعة موجهة (سلوك هادف مثل المشي لمدة نصف ساعة يومياً). والى أي مدى أجروا السلوك نفسه بالماضي فعلياً، من أجل استخلاص مقياس لقوة العادة. وعلى أساس أجوبتهم ـ وبمساعدة التقنيات الإحصائية ـ يتم التنبؤ بدرجة قيامهم بالسلوك ذات الصلة في المستقبل أم لا. يقارن بعد ذلك هذا التنبؤ مع مقياس درجة القيام بالسلوك فعلياً، وعلى طوال فترة زمنية محددة.

ومحصلة هذه الدراسات توضح أن الأكتشاف أو النتيجة القياسية في مثل هذا النوع من الدراسات هي: أن كلاً من النية والعادة تقدمان مساهمة مستقلة للتنبأ بالسلوك المستقبلي للإنسان (Arts, Verplanken en Van Knippenberg, 1998).

هذه المساهمة المستقلة للنية وللعادة توحى بأن بعض أجزاء السلوك التكراري تتطلب إنتباهاً ووعياً بيد أن الأجزاء الأخرى تسير دون إنتباه أو وعي، حيث يمكن للشخص أن يقرر بوعى الذهاب الى العمل كهدف من الأهداف، لكن بعد ذلك يأخذ سيارته الشخصية تلقائياً ويتجه الى العمل حسب الرتابة المعتادة. ربها يستعين وقت الرحلة من حين الى آخر بنظام المراقبة الذاتي (The feedback control system) أو نظام التحكم المنغلق (Closed loop) من أجل رعاية بلوغ المقصد وهو ـ كما في المثال المذكور ـ الوصول الى العمل. وبتعبير أوضح: ان تنفيذ السلوك المعتاد المعقد نسبياً يعتمد على الهدف الحالى الذي نسعى لتحقيقه. والسؤال الذي ينبغي أن يطرح هو:

هل أن السعى والتنفيذ للسلوك الهادف المعتاد بحاجة في كل وقت إلى الانتباه الواعي والنوايا أو أن المبادرة والتنفيذ يمكن أن يأتي عن طريق اللا وعي؟

لقد ألقت مجموعة من الدراسات المهتمة بالمعطيات المذكورة الضوء على هذا السؤال المثير، فكانت الفرضية التي قد انطلقت منها تقضى أن السلوك الموجه لتحقيق هدف معين إذا ما أجري بمرات متعددة (غالباً) فانه سوف يصبح عادة، ولهذا فان العلاقة بين النية (القصد) والسلوك المستقبلي سوف تصبح ضعيفة.

الباحثون قد درسوا هذه الفرضية في دراسة تناولت استخدام وسائل النقل ,Arts .(Verplanken en Van Knippenberg, 1998)

فقد وزعت استهارة استبيان على سكان بعض المدن الهولندية (Wijchen Vulden) لغرض قياس (نواياهم) و (عاداتهم) بالنسبة الى استخدام وسائل النقل العامة (القطار وحافلات النقل) واستخدام السيارات الشخصية للذهاب إلى إحدى المدن الكبيرة المجاورة لهم، وهي مدينة نايميخين (Nijmegen) حيث أعطوهم مفكرة لتدوين يوميات السفر حتى يتضح بنحو محدد من في الغالب يسافر إلى مدينة نايميخن من خلال السيارة الشخصية، ومن قد استخدم المواصلات العامة.

النتائج أسفرت عن أن العادة تتفاعل مع النوايا في تنبأ السلوك، فإذا لم يطور الفرد عادة ما بنحو قوي كما هو الحال في استخدام السيارة الشخصية أو المواصلات العامة في ذهابه إلى العمل أو أي مكان آخر ... فيمكن التنبؤ بوسيلة النقل المستقبلية له من خلال نيته، وإذا كان الفرد قد طوّر عادة ما بنحو قوى في المجال نفسه (من قبيل استخدام

السيارة الشخصية أو المواصلات العامة) فانه لا يمكن التنبؤ بوسيلة النقل المستقبلية له من خلال (النية)، حيث لا يمكن التعرف مسبقاً بأن الشخص نفسه سوف يذهب بالسيارة أو المو اصلات العامة.

إن النوايا لا تمتلك ـ دائماً ـ قيمة تنبؤية بالسلوك المستقبلي حسب ما كشفت عن ذلك الدراسات التي أجريت على السلوكيات الموجهة لتحقيق أهداف معينة من قبيل: تناول الوجبات السريعة، تناول المشر وبات الكحولية أثناء زيارة المقاهي، وطريقة التعامل بين الناس في العمل والمدرسة.

الظاهرة المشار إليها تحدث بنحو خاص عندما يكون السلوك الموجه مستمر ومتماسك في نفس البيئة والحالة التي يجرى (ينفذ) بها (Danner, Aarts en De Vries, 2008). ولهذا يمكن التنبؤ به، وأما السلوك المتقطع أو الذي يحدث بالصدفة والحالات النادرة، أو البيئة والحالة التي لا تشابه بيئة وظروف السلوك المعتاد، فالنتائج المذكورة لا تصلح له.

### ٨.٤ التطلع الغير واع للأهداف

صرّح بعض الباحثين بأن الفكرة الذاهبة الى أن السلوك الموجه يمكن له عبر تشّكل العادة أن يسير بنحو كامل من دون وعي، قد أوصلتنا الى أننا لا نختار أهدافنا ولا نتطلع اليها في كل وقت بأنفسنا. فقد تبين أن في بعض الأحيان ينشط المحيط والحالة بعض الأهداف عندنا، وإذا نشط الهدف في مرة من المرات عندنا بنحو غير واع، فإنه سوف يؤثر على سلوكنا، فيها لو تعرضنا لنفس الظروف والحالات التي كان قد نشط بها نفس الهدف.

فإن بارغ (van Bargh) وزملائه أثبتوا هذه النظرية من خلال دراستهم حول التنشيط المباشر للهدف من أجل أداء السلوك المرغوب فيه. فلقد أجروا دراستهم على العديد من طلاب جامعة نيو يورك، فأظهرت النتائج أن الطلاب الذين تعرضوا بطريقة بارعة الى الكلمات المختصة بالأداء أو بذل الجهد مثل: أحرز، أجتهد، انجز، أنتصر، تنافس...) كانوا أفضل وأقوى من غيرهم في بذل قصاري جهودهم في مهمة (حل اللغز) التي أعقبت سياع تلك الكليات (Bargh et al. 2001).

استتلت هذه النتائج المثيرة للإهتمام إنطلاق العديد من البرامج البحثية المنصبة على دراسة تأثير المحيط الاجتماعي على السلوك التلقائي الهادف، فلقد أتضح بأننا نأخذ الأهداف التي نراها في سلوك الآخرين بنحو غير واع ,Aarts, Gollwitzer en Hassin (2004. فعلى سبيل المثال: إذا كان هناك شخص يشتري أسهماً ويحقق أرباحاً كبيرة، فسوف نعدى تلقائياً مدف كسب المال، حسب رأى نفس الباحثين. ذلك أن الهدف المُعدى يعمل بقوة متى ما كان الهدف متأتياً من سلوك الآخر الى مجموعتنا الخاصة .(Loersch, Aarts, Payne en Jefferis, 2008)

هذا الأمر يشير الى أن السلوك المُعدي بين الناس يمثل وسيلة فاعلة لإنسجام السلوك الإنساني مع بعضه البعض الآخر، وتسهيل العمليات الجماعية، كما أن ملاحظة أعضاء بعض المجموعات ممن يقترنون ببعض الأهداف (الأعمال) الخاصة، يستطيعون إستثارة سلوكياتنا الموجهة لتحقيق هدف معين بنحو غير واع .(Aarts, et al. 2005; Custers et al. عين بنحو (2008. إن رؤية الممرضة يقودنا بنحو تلقائي الى التفكير بأنها تسعى لمساعدة الآخرين، بينها نعمل على الالتزام بالقوانين المرورية بعد أن نرى الشرطي ماراً في نفس الطريق الذي نسوق عليه. إن تفاعلنا مع الناس المهمين بالنسبة لنا مثل: الوالدان، الزوج أو الزوجة، الأقرباء، الأساتذة، وعلماء الدين يقود الى السلوك الموجه، السلوك الذي يتداعى لنا نتيجة الإقتران بالآخرين الذين أشرنا اليهم في مثال الممرضة والشرطي Fitzimons en) .Bargh 2003; Shah 2003)

وليس فقط المحيط الاجتماعي من يستطيع بنحو غير واع أن يحرك دوافعنا الى السعى لبعض الأهداف، فالمحيط المادي أو البيئة الطبيعية (الحسية) لها أيضاً تأثير علينا، فرائحة المنظف أو مواد التطهير تدفعنا الى المحافظة على نظافة المحيط المباشر والاعتناء به، دون أن نعى الرائحة نفسها والهدف الذي نشطتّه (Holland, Hendriks en Aarts, 2005).

### ٨.٥ علم النفس وتغيير السلوك المعتاد

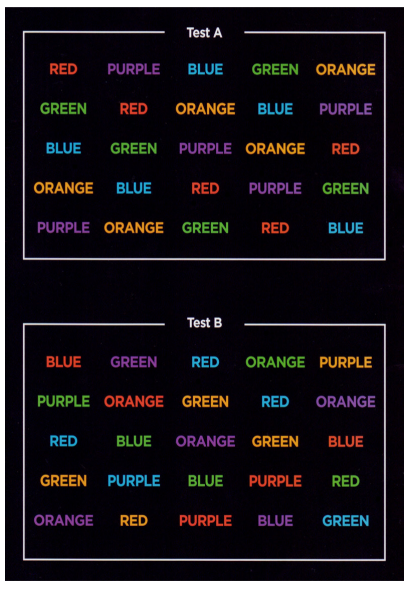
ما تقدم من موضوعات توحى بأننا نعلم الكثير حول ما يصطلح عليه بـ (علم نفس العادات)، بيد أن المثير للغرابة ـ حسب رأى علماء النفس ـ هو قلة البحث المنهجي الذي يعرض بوضوح الى كيفية كسر السلوك المعتاد وتعديله. فالبحوث الموجودة في المجال المذكور بالفعل تنصب على معرفة حجم إمكانية تغيير العادات التي تعمل وفق مبدأ الترابط بين المثيرات والاستجابات (م ـ س).

إن الإطار العام لهذه الدراسات يؤكد على أن العادات المتأصلة بقوة وفق مبدأ الترابط بين المثيرات والاستجابات (م ـ س) من الصعب السيطرة عليه من خلال الانتباه الواعي والنوايا، ذلك أن هذه العادات غالباً ما يكون مقرها في شكل تلقائي وغير واعي من الذاكرة التي تعمل بنحو مستقل من أعلى الإدراك والوعي.

من الأمثلة النموذجية التي تطرح في هذا السياق هي تجربة (تأثير ستروب Stroop effect) نسبة الى الباحث الإنكليزي: John Ridley Stroop. حيث أظهرت تجربته بأن البشر يجدون صعوبة في تسمية لون الكلمة حينها تكتب هذه الكلمة في لون غير متطابق مع معناها من قبيل: كتابة كلمة أحمر في لون أزرق. توضح هذه التجربة بأن العقل يعالج معنى الكلمة أسرع من لون الكلمة (اللون الذي كتبت فيه الكلمة). فإذا رأيت كلمة أزرق مكتوبة باللون الأحمر، فسوف يفكر العقل مباشرةً بمعنى الكلمة دون أن يلتفت الى اللون، مما يضطر لتصحيح نفسه مرة أخرى عبر القول (أحمر). كما توضح التجربة نفسها قوة تجذر معاني الكلمات وتمثلها في العقل الى درجة تنشطها وتدخلها بنحو تلقائي حينها يطلب منا تسمية اللون. الاختبار التالي يوضح ما نحن بصدد شرحه.

لو تحاول تسمية الألوان في سرعة بالشكل (أ A)، فسوف لن تجد صعوبة،

ذلك أن معنى الكلمة واللون متطابقان، بينها سوف تجد تسمية ألوان الكلهات في الشكل (ب B) أصعب، وذلك لأن اللون يختلف عن معنى الكلمة، وهذا ما شرحناه في الأعلى.



visitcore.com

على أية حال: نعود لمواصلة الموضوع الرئيس، فبقدر ما كانت العادات أكثر توجيهاً لتحقيق هدف معين، والسلوك يصبح أكثر تعقيداً، فإن هناك العديد من البواعث من أجل التوجيه والتغيير. وفيها يلي نعرض لثلاثة من الإمكانيات التي ينصب عملها لكسر العادة، وهي كل من:

- ١. رفع الانتباه الواعي فيها يتعلق بالاختيار السياقي.
  - ٢. تشكيل ما يعرف بتنفيذ النوايا.
  - ٣. التغيير في أولويات الأهداف الغير واعية.

#### ٨.٥.١ رفع الانتباه

كلمّ اتخذ الشخص اختياراً محدداً واجراه في الغالب من قبيل الذهاب إلى العمل بالسيارة الشخصية، فسوف تصبح عملية القرار التي تسبق هذا الاختيار شديدة التلقائية، حيث تقل شيئاً فشيئاً عملية الاختيار الواعى لنفس الاختيار.

في الواقع أن مثل هذه التلقائية للإختيارات تعد مسألة وظيفية للغاية، فهي تتكفل بتوفير الوقت والجهد الذهني، وليس ثمة من حاجة إلى إجراء الموازنات العقلية في كل مرة نعتزم فيها القيام بنفس الأعهال، وتتيح لنا تسليط الوعي والانتباه على القضايا التي تتطلب الانتباه المرّكز، فبدلاً من أن نقف أمام مفتاح ضوء الحهام وننتبه إلى كيفية الضغط عليه حينها نريد ايقاده أو اطفائه، فإننا قد نفعل ذلك ونحن مشغولون بالحديث مع شخص آخر عبر الهاتف. ومن وجه آخر، فإن إهتهام الشخص يقل في اعتبار الاختيارات أو الأعهال المعتادة أموراً تتطلب اتخاذ قرارات أو تحتاج الى تفكير، ولذلك فمن المحتمل بأن الشخص المعني سوف لن يلاحظ التغيير النافع في البدائل والسياق الذي يجري فيه السلوك (Meykamp en Aarts, 1997).

تصور على سبيل المثال: سائقاً عريقاً (يهارس السياقة منذ عشرين سنة) بسبب التغيير في الطرق المرورية أو بسبب أرتفاع الوقود، سوف ينتفع بالنسبة الى الوقت والتكاليف المالية إذا ما اختار وسيلة نقل أخرى مثل المواصلات العامة... فهل يترك استخدام سيارته الشخصية أم يبقى على نفس السلوك ؟

الكثير من محاولات تغيير العادات ـ حسب تصور علماء النفس ـ تصطدم بالسلوك المعتاد نفسه، وبخاصة من خلال إعاقة التنفيذ وتشجيع السلوكيات البديلة. من هنا تبرز أهمية (رفع الانتباه) في إنجاح مهمة كسر العادت، ومن الطرق الأقل مباشرةً في كسرها هي جعل عملية الموازنة والتروي أكثر بروزاً وملاحظةً قبل ممارسة السلوك.

هذه الإستراتيجية من الأساليب الفاعلة في عملية التغيير، فحتى الأشخاص الذين كانوا قد طوروا عادات مستحكمة، فسوف تكون لديهم بواعث في بعض الظروف على اجراء عملية الموازنة والتروى لبعض السلوكيات المعتادة بفضل استراتيجية (طريقة) رفع الانتباه وبخاصة إذا كان السلوك مستتبعاً لنتائج هامة.

خذ على سبيل المثال: التقدم إلى خطبة فتاة ذات مواصفات عالية تتطلب إتخاذ قرار بترك التدخين، أو اقدامك على مقابلة عمل هامة تقود الى إعادة التفكير بوسيلة النقل التي تعودت على استخدامها. فلا شك أن الشخص حينها يضاعف من رفع إنتباهه، ويتوقف عن الإنسياق لنفس العادة، ويعيد التفكير بالجوانب الأخرى للقضية، ويسلط الوعى على مكامن النفع والصلاح فيها... سوف يعمل على التغيير ومجاهدة السلوك المعتاد. ولنأخذ مثالاً آخراً: إن الشخص المعتاد على السهر، ويحصل على فرصة عمل ممتازة، لكنها تتطلب الشروع في العمل صباحاً مبكراً مما يعني تغيير عادة النوم، فإنه ومن خلال إبراز الفوائد المترتبة على الظفر والاستمرار بفرصة العمل سوف يتمكن من مجاهدة عادة السهر ويقلع عنها. يولى علماء النفس الاجتماعي لهذه الإستراتيجية (الطريقة) في تغيير السلوك اهتماماً بالغاً، ولها تطبيقات في عدة مجالات (Cialdini 2001; Zimbardo en Leippe, 1991). فمن المعلوم أن المعلومات إذا هضمت بعمق ودقة بحيث يشعر الشخص بعلاقته بالموضوع أو يعلم بأنه سوف يحاسب بعد ذلك على الاختيار الذي اتخذه... فإن هذا الأمر سوف يشجّعه على إختيار البدائل الأفضل.

الإمكانية الأخرى لكسر العادات تكمن في توعية الناس به (السياق الاختياري). وهو الظرف الذي يجرى فيه السلوك غالباً عبر هذه الطريقة نستطيع ـ حسب رأي بعض النفسانيين ـ أن نوعى الآخرين بالجوانب الخاصة بالسياق الذي يتواجد فيه السلوك المعتاد. أحد الأمثلة المطروحة في هذا المجال هي الدراسة التي أجريت على السائقين سيئي السمعة، وبالتحديد على سلوكهم المتعلق باستخدام السيارة. لقد طلب منهم بصراحة ووضوح وتحديد ـ قبل أن يستخدموا اية وسيلة نقل في تنقلاتهم ـ أن يفكروا بخصائص السفر مثل الظروف الجوية، المسافة، وعدد الأشخاص الذين يصطحبوهم في السفر (Aarts et al. 1998). أوضحت النتائج أن السائقين الذين يتعرضون الى هذا النوع من التنبيه أو التوعية العالية للسياق الاختياري، فإنهم في البدء ينظرون الى مثل هذه الجوانب بعين الاعتبار وقت اتخاذ اختياراتهم، لكنهم ينساقون من جديد وبسرعة كبيرة دون تدبر وتفكير مع الطريقة المعتادة.

يقول النفسانيون في هذا السياق: إن البشر إذا كانوا قد طوروا لهم بالفعل بعض العادات السلوكية المحددة، فإنهم من المؤكد ينتبهون الى خصائص السياق الاختيارى عندما يوجه انتباههم بنحو واضح الى هذه الأمور، لكن هذا التأثير وقتى للأسف.

تأسيساً على هذه الحقيقة فأن عملية تغيير العادات تنجح إذا كان الانتباه المركز طويلاً ومستمراً. إن الطريقة المذكورة من المرجح أن تعمل بنحو جيد في نطاق صغير نسبي في الحالات المشار اليها، حيث يتعرضون الى الإشارات أو الحوافز المنبعثة من السياق

الاختياري لمدة طويلة ومستمرة.

يشير الباحثون ـ أيضاً ـ إلى أن البشر يصبحون على وعي كبير بالسياق الاختياري إذا حدث تغييرٌ جذري في محيطهم، بحيث يجعل التغيير نفسه تحقيق العادات القديمة لأهدافها المنشودة أمراً غير ممكن. وهذا السياق أجريت إحدى الدراسات على مجموعة من الطلبة لبحث إمكانية تغيير عاداتهم فيها لو غبروا أو انتقلوا عن مساكنهم القديمة بالسكن في أماكن أخرى (Wood, Tam en Wit, 2005). وقد كان على الطلبة أن يوضحوا في استهارة الإستبيان عن نواياهم وعاداتهم بالنسبة الى النشاطات اليومية التي يقومون بها مثل: (قراءة الجريدة، تناول الوجبات السريعة، الرياضة)، واحتفظوا بعد ذلك بمفكرة يومية يسجلون فيها تلك الأنشطة بعد انتقالهم أو عدم انتقالهم.

التائج أظهرت بأن عادات معينة مثل الرياضة كانت قد أختفت كنتيجة للأنتقال، فعلى سبيل المثال أن النادي الرياضي لم يكن قريباً كالسابق من البيت، ولهذا حدث التغير... بيد أن العادات الأخرى (تناول الوجبات السريعة) بقيت موجودة، وذلك أن الظروف والحالات التي تتواجد فيها لم تتغير تغييراً جذرياً قوياً، حيث أن الطريق الي العمل قد تغير جزئياً، لكن المطعم الذي كان يشتري منه الوجبات السريعة لا يزال على نفس الطريق.

لقد كشفت الدراسة أعلاه عن حقائق مثيرة للأهتام ومنها: أن التغيير في المحيط يتكفل من جديد بإمكانية التنبؤ بالعادات من خلال النوايا. هذه النتيجة توحى بأن التغيير في المحيط قد جعل عملية الموازنة والتروى قبل أداء السلوك أكثر بروزاً وملاحظة، ولهذا فان البشر أكثر انفتاحاً واستعداداً لتغيير عاداتهم.

#### ٨.٥.٨ نوايا التنفيذ

تغيير السلوك عبر رفع الوعي بالسياق الاختياري - في الواقع - موجه لتشجيع الناس على اتخاذ موازنة جديدة وتروي وتفكير في سلوكهم المعتاد، لكن لا يُوجه الى تغيير نفس الأفضليات من قبيل (من الآن فصاعداً سوف أذهب في الدراجة إلى عملي بدلاً من السيارة)، لذلك يجب تغيير نوايا الناس عبر وسيلتي نشر الوعي والتعليم. حيث يبدو للأسف أن قوة النوايا الجديدة غير كافية لكسر تلقائية العادات, Webb en Sheeran) يبدو للأسف.

أظهرت البحوث الحديثة المعروفة بـ (نوايا التنفيذ) نتائجاً واعدة في كسر العادات، فنوايا التنفيذ تحدد الطريقة التي ينفذ بها السلوك الجديد. مثل هذه النوايا تتخذ الشكل التالي: إذا واجهت الحالة (أ) فأنني أعمل (ب)، حيث يتضح بإنها تحدد النية للسلوك الجديد، على سبيل المثال، لنقرأ النية التالية: (يتعين عليّ أن أتحرك كثيراً في عملي من أجل المحافظة على صحتي) هذه النية ينبغي أن توضع في مستوى واضح ومحدد لكي يمكن تنفيذها، وهذا ما يستتبع الصياغة التالية للنية نفسها: (سوف أستخدم الدرج بدلاً من المصعد الكهربائي أثناء العمل).

الفكرة تحوم حول متى، أين وكيف يخطط الناس لتنفيذ السلوك الجديد. إن الشخص المعتاد على استخدام المصعد الكهربائي للوصول الى الطابق الثالث ولأسباب صحية يريد استخدام الدرج وسوف ينتفع من وضع خطة يطبق بها الطريقة التالية: متى: (بمجرد الدخول الى المبنى) أين: (عند الباب) وكيف: (سوف أمشي باتجاه اليسار وادخل المصعد)، هكذا يطبق السلوك الجديد، فبالرغم من أن وضع مثل هذه الخطة وتطبيق الخطوات الثلاثة يتطلب بالفعل انتباها واعيا ووقتاً إلا أن فرصة كسر العادات كمرة جداً.

الباحثون يشرون الى أن السبب وراء فاعلية (تنفيذ النوايا) بقوة يكمن بأنها تفوض السيطرة على السلوك الجديد إلى المحيط، فتشكيل (تنفيذ النوايا) يؤثر على عمل جهازنا المعرفي من خلال طريقتين:

الأولى: إنها (تنفيذ النوايا) تعمل على تقوية الترابط بين السلوك الجديد والحالة المستقبلية التي يجب أن ينفذ بها السلوك نفسه.

الثانية: من خلال صياغة تنفيذ النوايا أو التعبير عنها بوضوح يصبح السلوك ذو العلاقة والحالة أكثر يسراً للوصول إليها في الذاكرة، بمعنى سهولة استحضارها واستذكارها. فمن خلال الترابط القوي ورفع درجة الإنفتاح على الذاكرة سوف يتم معرفة الحالة مسبقاً، وإن السلوك المخطط له سوف يجري بتلقائية مسبقة كذلك.

وفي نفس الوقت توجد العديد من الدراسات التي أظهرت مفعول (تنفيذ النوايا) في سياق العمل، التعليم، الصحة، والبيئة (Gollwitzer en Sheeran, 2006). مضافاً الى ذلك فهناك بعض الدراسات التي أظهرت أن (تنفيذ النوايا) لا يستطيع كسر السلوك المعتاد فحسب، بل ويستطيع أيضاً المساعدة على تعليم العادات الجديدة أيضاً، فقد بحثت إحدى الدراسات التي أجريت على العاملين في مكاتب العمل موضوع تنفيذ النوايا فيها يخص إمكانية تغيير عادة رمى الورق والبلاستيك سوية في سلة المهملات إلى استبدالها بعادة عزلها عند الرمى في حاويات خاصة، يعزل فيها الورق عن البلاستيك والزجاج أيضاً لغرض تدوير هذه النفايات وإعادة إستخدامها من أجل حماية البيئة. ولحسن الحظ فقد تأكّدت هذه المسألة، حيث أستمرت العادات الجديدة بوجودها وفاعليتها بعد شهرين على تشكيل (تنفيذ النوايا) (Holland, Aarts en Langendam, 2006). النتائج المذكورة تعزى في جانب كبير منها الى حقيقة أن السلوك الجديد استعان من الخدمات الجيدة الموجودة في تلك المكاتب لتسهيل تشكيل العادة الجديدة، كما يمكن نسبة إجراء السلوك الجديد إلى سهولة العملية بالمقارنة بالسلوك القديم (رمى المهملات سوية)،

فالعامل الذي يريد أن يرمى البلاستيك ويجد أمامه أن هناك حاوية مخصصة لهذا الأمر في نفس المكان، سوف لن يجد صعوبة في ممارسة هذه المهمة الجديدة، مما ير شحها في أن تكون عادة جديدة في حياته.

### ٨.٥.٣ تغيير الأولوية في الأهداف اللا واعية

مثلها تقدم سلفاً، فإن الكثير من العادات ذات طابع موجه أو صاحبة هدف محدد، فنحن على سبيل المثال: نأخذ السيارة الشخصية من أجل الذهاب إلى العمل، ونحن نذهب إلى أماكن الإستراحة ونتناول المشروبات الكحولية مع الأصدقاء ـ حسب رأى الباحث الغربي .، ونحن نأكل الشوكو لاته والبطاطس المقلية لأننا نجدها لذيذة. وبإختصار، فالناس تطور أو تصنع العادات ويجعلون من سلوكهم تلقائياً من أجل التوفر على أهدافهم الشخصية. مضافاً إلى ذلك، لقد لاحظ الباحثون أن الأهداف التي تدفع بالعادات إلى الظهور تستطيع أيضاً أن تؤثر على سلوكنا من دون وعي، وبخاصة إذا تم تنشيطها من خلال المحيط الاجتماعي والمادي. وهذا ما يجعل من تغيير السلوك المعتاد أكثر صعوبة، وذلك لأن الناس عادة ما لا يعون الأهداف التي توجه السلوك المعتاد، ولهذا بالتحديد لا يمكن مخاطبتهم عبر التوعية والتعليم والمسار العقلاني.

يشير الباحثون النفسانيون إلى أن بإمكان الأهداف المُنشطة من خلال اللا وعي أن تعيق تحركنا بنحو شديد، فعلى سبيل المثال: إن الشخص الذي يعمل على تخفيض وزنه سوف لن ينتفع من نية تخفيظ الوزن حينها تُنشط شهيته من دون وعى حينها يرى قطعة من الشوكولاته اللذيذة. وهكذا بالنسبة الى الطالب الذي قرب أداء امتحاناته ويتوجب عليه القراءة سوف يدفعه هدف الخروج مع الأصدقاء المُنشط من دون وعى بسبب مشاهدته إحدى مصطبات المقاهي الممتعة في الطريق، دون أن ينتبه الى نتائج هذا السلوك على مستقبله الدراسي.

من هنا يأتي السؤال فيها لو كان من الممكن إستبدال مثل هذه الأهداف المُنشطة من دون وعي وقتياً عبر أهداف أخرى من قبيل الزيادة من الأهداف المرغوب فيها والتي تُنتشط من دون وعى لتقوم بإستبعاد الأهداف الغير مرغوب فيها، ذلك لأنها سوف تتصارع معها وتتمكن من إزالتها. إذا قدّر لهذه المحاولة أن تنجح، فإن السلوك المعتاد سوف يتغير أيضاً، وذلك لأننا لا نستطيع أن نعمل بأكثر من شيء واحد في نفس الوقت (Aarts, Custers en Holland, 2007; Shah, Friedman en Kruglanski, 2002). بمعنى أن السلوك الإيجابي إذا كان أكثر حضوراً عند الشخص، فليس هناك مجال لأداء سلوك سلبي في آن واحد.

بالرغم من أن هذه الطريقة لا تزال في مراحلها الأولى، فإنها حققت نتائجاً مثيرة للإهتهام، ففي واحدة من الدراسات التي أجريت لإمتحان الفكرة نفسها تعرضت مجموعة من الطلبة ـ قبل أسبوع من أداء امتحانهم الدراسي ـ من دون وعي الى تنشيط الهدف المتعلق بالخروج مع الأصدقاء للتسلية وقضاء الوقت، حيث كانت قد أظهرت الدراسات السابقة بأن مثل هذا التنشيط الغير واع يستتلي ظهور السلوك المعتاد بنحو تلقائي. المدهش ان تأثير مُنشط السلوك اللآ واعي يزول حينها يُنشط السلوك المنافس (الدراسة من أجل الامتحان) بنحو مباشر وبمجرد بدء تحريك السلوك اللا واعي.

وبكلمة أخرى: إن تفعيل الهدف المنافس (الدراسة) من خلال المحيط يقمع عمل الهدف المُنشط مسبقاً (الخروج مع الأصدقاء) وبهذا يتم كسر السلوك المعتاد، ويعزز السلوك الهادف المرغوب فيه (Aarts et al. 2007).

كما أن الفكرة القائلة بتغيير أولويات الأهداف اللا واعية من خلال استعمال صراع الأهداف فيها بينها أيضاً بحثت وأمتحنت معطياتها عبر الدراسات المختصة بالسلوك الصحى، وتقليل الوزن (النحافة). فتقليل الوزن من المهات الصعبة والتي في أغلب الأحيان تنتهي بالفشل، فنحن نأكل الكثير من الطعام المليء بالدهون ولا ننجح في ممارسة الأكل الصحى، فالأغراءت على هذة المارسة كبيرة جداً.

بعامة يفترض بان مقاومة الأغراء يتطلب قوة الإرادة، ذلك لأن النداء يجب أن يتوجه إلى الانتباه الواعي وإلى النوايا من أجل تحقيق الهدف وعدم الضعف أو الرضوخ للإغراء. وحسب اغلب النظريات المشهورة أن تقليل الوزن لا ينجح إلا اذا انطلقنا من نية واعية للمهمة نفسها.

ولكن هل بالفعل أن هذه هي القصة الحقيقية؟ كما يقول أحد الباحثين، هل أن ما تقدم هو كل شيء ام أن هناك امور أخرى؟

إن الكثير من العازمين على انقاص أوزانهم، يريدون حقيقة التقليل من وزنهم، لكن الحياة العملية اليومية تكشف عن أن تقرير مثل هذا الهدف الواعي لا يعمل حقاً.

أين ياتري يقع الخطأ؟ وهل يمكننا تحسين ذلك الأمر؟

في بحث حديث لمجموعة من العلماء الهولنديين أتضح أن تقليل الوزن غالباً ما يُمني بالفشل لأن هناك صراع بين الهدف الحائم على الأكل اللذيذ وبين تقليل الوزن، وان الأكلات الشهية في محيطنا تطرد او تستبعد هدف ممارسة تقليل الوزن.

ان رؤية الكعك اللذيذة، الشوكولاتة، ورقائق البطاطا المقلية تثير الرغبات الغبر واعية لتناول الطعام المذكور (Papies, Stroebe en Aarts, 2007).

كما إن الإلحاح على تناول الطعام الشهي يقمع أو يستبعد الهدف المتصارع وهو (تقليل الوزن) و النتيجة اننا بسرعة وسهولة نغر آراءنا في المسائل المذكورة، وهناك العديد من الدراسات التي تدعم هذه الفكرة ,Stroebe, هذه الفكرة الفكرة (Papies, Stroebe en Aarts 2008a. 2008b; Stroebe, . Papies en Aarts, 2008)

بالرغم من أن الكشوفات العلمية المذكورة مدعاة للإحباط إلا أنها لحسن الحظ تحمل أيضاً أملاً، حيث يمكن تعويض جزء من التأثيرات السلبية الناجمة عن مشاهدة الأطعمة

اللذيذة من خلال تنشيط الهدف المختص بتقليل الوزن مجدداً، وذلك من خلال رؤية الميزان أو النظر الى رجل نحيف. وهكذا أيضاً يتم تغيير أولوية الأهداف الغير واعية من خلال استدعاء موضوع تقليل الوزن من الذاكرة مجدداً، وبهذا تطرد فاعلية السلوك المنشط باللاواعي (الأكل الشهي).

#### خلاصة: إمكانيات تغيير العادات السلوكية

كسر العادات السلوكية صعب ويتطلب الدقة، و بسبب أن الأهداف المادية والاجتماعية للمحيط وتنفيذ السلوك المعتاد بعد ذلك يجرى عبر الللاوعي، فهناك بعض الإمكانيات لتغيير السلوك المعتاد، وهي حسب الترتيب التالي:

- ١. من خلال رفع الانتباه بالسياق الاختياري الذي يجد الهدف مكانه فيه، نستطيع تشجيع الناس من جديد للوصول الى موازنة (تفكر) جديدة.
- ٢. وإذا كان الناس منفتحون مرة ما لتقبل اجراء مثل هذه الموازنات، فبامكانهم عبر التوعيه والتعليم محاولة تشكيل النية للسلوك المرغوب فيه أو تقوية السلوك نفسه.
- ٣. هذه النية للسلوك الجديد بامكانها ان تتلقى الدعم من تشكيل نوايا التنفيذ و التي بدورها تجعل من السلوك الجديد امراً ممكناً، ومن الممكن أختصار هذه السلسلة من الانتباه إلى التخطيط عبر تغيير أولوية الأهداف اللاواعية، من خلال وسيلة تنشيط الأهداف المنافسة (المرغوب فيها)، والتي تبدأ بالسلوك الجديد.

### ٨-٦ التوصيات الإرشادية للمؤسسات التنفيذية:

بناء على ما تقدم يمكن تقديم ثلاثة توصيات إرشادية منطلقة من المناهج النفسية لتغيير العادات السلوكية حسب ما توصل اليها الباحثون النفسيون عبر البحث المتقدم، وهي:

### ١.٦.٨ استخدام اللحظات التي يصنع فيها الناس الموازنات الجديدة

الإجراءات المتخذة لتغيير السلوك المعتاد تمتلك فرصة النجاح فيها لو أخذ الناس عند موازناتهم الإمكانيات و المعوقات للوصول إلى الاختيار الصحيح. ان اللحظة التي تجرى فيها عملية الموازنة لايمكن تحديدها بسهولة، فهي تختلف من حالة الى حالة ومن شخص إلى شخص. واحدة من الاستراتيجيات المتوفرة باليد هي مخاطبة الناس من خلال حملة بالإعلام العام من أجل حملهم على تحمل المسؤولية وتوعيتهم بسلوكهم، فهذا ما يشجع الناس على اتخاذ موازنات جديدة في اختيار السلوك السوي.

الإستراتيجية الأخرى في نفس الإطار هي توظيف التغيير في الحالة من قبيل الانتقاء في السكن أو ايجاد عمل جديد، ففي مثل هذه الحالات يحدث انكسار وقتي للعادات، ذلك لأن السلوك الجديد ضروري فالمرء مجبرعلى سلوك مسار جديد للوصول إلى العمل بسبب تغيير السكن أو العمل نفسه، وكذلك الحصول على خدمات مطعم العمل الجديد لتناول الغذاء.

الحكومة (المعنيون بتغيير سلوك الناس) تستطيع أن تشجع على مخاطبة الناس بمثل هذه الأوقات و توجههم إلى الإمكانيات التي يستطيعون من خلالها بناء العادات الأكثر مرغوبية. وفي هذه العملية ليس من المهم فقط جعل العادات القديمة أقل جاذبية، بل المطلوب هو جعل البدائل اكثر جاذبية، و ميسرة لفترة طويلة، حتى تكون المحافظة على السلوك ممكنة. هناك على سبيل المثال العديد من النتائج التي ظُفر بها في مجال السلوك الشخصي الذي جعل من إعادة استخدام النفايات المنزلية أمراً ممكناً من قبيل وضع الزجاج المراد التخلص منه في حاويات خاصة بالزجاج بالمراد التخلص منه في حاويات خاصة بالزجاج المراد التخلص منه في عزل النفايات في بيئة مكاتب العمل (Holland et al. 2006).

و من التجارب الحديثة الواعدة في كسر (عادة استخدام السيارة الخاصة) هي منح بطاقة التنقل المجاني في نفس الوقت الذي يجرى فيه الناس تغيير أماكن سكناهم أو الذين يغرون أعمالهم (Futjii en Kitamura, 2003).

### ٢.٦.٨ شجّع الناس على التخطيط للسلوك الجديد

الناس يصنعون الموازنات حينها لا توجد هناك بعد عادة او حينها تكون العادة قد انكسر ت مؤقتاً.

في كلتا الحالتين يعتبر من الضروري لتغيير السلوك الفعّال ان يشكل الناس نوايا أخرى في صالح السلوك الجديد.

فاذا كانت عادة الناس أن يذهبوا إلى العمل بالسيارة الشخصية، ونحن نريد منهم من الآن وصاعداً أن يأخذوا حافلة النقل العام أو الدراجة الهوائية، فيجب عليهم أيضاً أن يعتزموا على استخدام البدائل و هي استخدام الحافلة او الدراجة الهوائية.

يلاحظ أن تغيير النوايا فقط لا يكفي، ذلك أننا غالباً لا ننفذ نوايانا الواعية، إذا كنا قد شكلنا فعلياً عادات أخرى، وقد عملنا بها لفترة من الزمن. و لهذا يمكن للناس أن تنتفع من ربط السلوك الجديد مع المحيط الحالي (الجديد) حتى يتكون تداعى أو ترابط بين السلوك الجديد و المحيط نفسه، فمتى ما يكون التداعى او الترابط ولو لمرة واحدة فان المحيط سوف يستثير السلوك الجديد بنحو تلقائي، كما قد أشرنا في البحوث السابقة المتطرقة إلى أن تشكيل (تنفيذ النوايا) بإمكانها تشجيع هذه العملية بنحو بالغ، ففي المحيط الذي يحصل به السلوك الجديد على دعم طويل، يتحول السلوك نفسه إلى عادة جديدة.

مواصلةً لما تقدم، إن البحوث التي أجريت في مجال (تنفيذ النوايا) تؤكد على أهمية

التخطيط للسلوك المراد تغييره، حيث كان قد سُئل الناس ـ من خلال البحوث الميدانية ـ بصراحة ووضوح أن تكون لهم خطة تدور حول: متى، أين، وكيف ينفذ السلوك الجديد، فالناس لا يملكون الرغبة والوقت في كل وقت لوضع مثل هذه الخطة المحددة، وبالتأكيد إذا طلب منهم عمل مثل هذه الخطة في كل يوم ولكل سلوك جديد.

لهذا من المفيد أن نتخذ خيارات نحدد بها أي السلوكيات الجديدة التي ينبغي لنا أن نخطط لها من جهة، ومن جهة أخرى، إيجاد طريقة تخطيط تجرى بسهولة وسرعة في الوقت الذي يتطلب أن يصنعون فيه الناس الموازنات (التفكير) الجديدة، وينون تنفيذ السلوك الجديد.

ولو سُئلنا: أي السلوكيات الجديدة التي ينبغي أن تحظى بالتشجيع الكبير ؟ فالإجابة وفقاً للمتخصصين بالسلوك المعتاد هي: إن هذا الأمر يعتمد على النتائج المترتبة على السلوكيات نفسها من قبيل حجم ضرورتها و الآثار الاجتماعية السلبية المترتبة عليها.

وتأسيساً على ذلك، فإن الدول الغربية كثيراً ما تتطرق في برامجها حول (تعزيز الصحة والوقاية من الأمراض) الى تأثير الموضوعات التالية على حياة المواطنين: (الحركة، التدخين، تناول المسكرات، التغذية، والإسترخاء).

لهذا بالذات، يرى الباحثون أن الفاعلية العملية لصنع (تنفيذ النوايا) تتطلب أن ينصب الاهتمام باتجاه الطرائق التي تمكن الناس من استخدامها بسهولة وتكرار. ومن هذه الطرائق على سبيل المثال: الإستعانة بالحاسوب (الكمبيوتر) في التخطيط للسلوكيات الجديدة، وذلك من خلال حصول العمال على واجبات صغيرة عبر برنامج كمبيوتري خاص من أجل التخطيط للسلوكيات الجديدة، من قبيل تنبيه جهاز الحاسوب لمستخدمه بضرورة القيام لأداء بعض التارين الرياضية أو تذكيره ببعض الحقائق التي يتعين عليه تنفيذها. وقد أشار أحد البحوث الحديثة الى أن التخطيط السريع والسهل لسلوك معين مثل السير بطريق جديد بدلاً من السير على الطريق المعتاد من خلال المهام (الواجبات

الكمبيوترية) يجعل من فرصة ظهور ذلك السلوك كبيرة جداً، مما يسهل عملية تبديل العادات القديمة بالعادات الجديدة (Papies, Aarts en De Vries, 2009).

ومن الجدير بالاهتام أن تنفيذ النوايا يمكن لها أن تطبق من خلال النشاطات الجماعية من قبيل الجمعيات و الأندية والأعضاء المشتركين ضمن شبكات مؤسسات المجتمع المدنى فان تشكيل السلوك الجديد عبر الجماعة يسهل من إمكانية حضوره و تعزيزه، ذلك ان ميزة هذه الإستراتيجية تكمن في أن القيم الجماعية المسيطرة على مجموعة ما تستطيع ان تعزز من صنع الخطة و فاعليتها في حالة تنافس الأهداف.

### ٨.٦.٨ إستفد من العمليات اللا واعية

الكثير من السلوك المعتاد يجد له مكاناً في المحيط الذي لايكون للمرء فيه وعياً أو إنتباهاً، فالأهداف تنشط حتى لو كانت على تصارع مع أهداف أخرى يريد الشخص تحقيقها. من الأمثلة في هذا السياق، ما كنا طرحناه من صراع بين الهدف المتعلق بالأكل اللذيذ و الهدف المتعلق بتقليل الوزن. فمن خلال رؤية الأكل الدسم الغير صحى ينشط هدف الأكل اللذيذ تلقائياً، مما يتسبب في نسيان هدف تقليل الوزن، كما لاحظنا ان اعادة تقديم هدف تقليل الوزن من خلال المحيط يكبح النزعة الملحة للأكل الشهي بنحو غير واع، و يسهم في رفع الانتباه من جديد بالسلوك الصحى.

و بأختصار إن العادات الموجهة من دون وعي، يمكن مكافتحتها من خلال تنشيط الأهداف المنافسة لها.

المبدأ أعلاه يمكن وضعه كإستراتيجية تدّخل جديدة، فمن خلال تنشيط الأهداف المرغوب فيها، سوف تكبح الأهداف الغير مرغوب فيها، لكن ينبغي الانتباه إلى أن هذه الإستراتيجية تتطلب أمرين، وهما الدقة و التوقيت المناسب. ومن مكاسب الإستراتيجية عينها إمكانية تطبيقها على نطاق واسع من الناس، وليس على نحو شخصي فحسب، حيث يمكن استخدامها في المطاعم و محلات التسوق الغذائية، وذلك عبر مطالبة الناس بالانتباه إلى أهمية تقليل الوزن والأكل الصحى، بيد أن هذه الطريقة تصطدم ببعض المعوقات، فليس من السهل ان تضع في جميع الأماكن ملصقات تعمل على تنشيط الأهداف المنافسة للعادات الغير صحية، كما تتطلب مثل هذه العملية وجود سياسة تنسجم مع توجهات المؤسسات التجارية من أجل تكييف بيئة العمل مع نفس المطالب، لذلك يبقى التعويل على طريقة تنشيط الأهداف المنافسة من خلال الحالات الشخصية للناس أكثر فاعلية، حيث بامكان كل فرد ان يضع ملصق على الثلاجة يذكره بهدف تقليل الوزن من قبيل كتابة العبارة التالية (أنا أعمل على تقليل وزني) أو (يجب تجنب الأكل الغير صحى) فمثل هذه الأمور أو غيرها تساعد على كبح أغراء الأكل الشهى و تحفيز أهداف التناول الصحي.

### ٨٧ التصور الإسلامي إلى العادات

لم يهمل قادة التشريع الإسلامي موضوع العادات أو السلوك المعتاد، فقد توقفوا إزاءه عبر العديد من المواقف، وقد أشاروا الى خطورته وطبيعته وأهميته وطرائق تعديله والتخلص منه. وأول المصادر التي تناولت هذا السلوك هو القرآن الكريم، حيث عبّر سبحانه وتعالى على شدة تحكم السلوك المنحرف للمشركين بقوله عزّ وجل: ﴿وَلَوْ رُدُّوا لَعَادُوا لِمَا نَهُوا عَنْهُ وَإِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ﴾ (الأنعام: ٢٨) مما يوضح تكرر السلوك المعتاد عند المشركين. وقوله تعالى: ﴿كَدَأْبِ أَلِ فِرْعَوْنَ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ كَفَرُوا بِأَيَاتِ اللهَّ﴾ (الأنفال: ٥٢). حيث تشير الآية الى عادة السلوك المنحرف عند تلك الأقوام، وقد ذكر صاحب الميزان في تفسيره للآية ما يتعلق بمفهوم العادة الذي نحن بصدده: «الدأب والديدن: العادة وهي العمل الذي يدوم ويجرى عليه الإنسان، والطريقة التي يسلكها، والمعنى كفر هؤلاء يشبه كفر آل فرعون والذين من قبلهم من الأمم الخالية الكافرة كفروا

بآيات الله وأذنبوا بذلك ﴿فَأَخَذَهُمُ اللهُ لِلْأَنُوبِمْ إِنَّ اللهَ قَوِيٌّ شَدِيدُ الْعِقَابِ﴾ لا يضعف عن أخذهم» (الطباطبائي، ١٩٩٧: ٩: ٩٠٣).

#### ٧٠٨ سلطة العادات

تطرق أهل البيت: الى مفهوم العادات بكل وضوح حيث ورد عن أمير المومنين عليكم كما المحنا الى بعض من كلماته سلفاً: «العادَةُ طَبعٌ ثانٍ» (الري شهري، ١٤٢٧: ٧: ٢٩١٢ حرف العن).

وقوله «للعادة على كل إنسان سلطان» (الري شهري، ١٤٢٧: ٧: ٢٩١٢: حرف العين).

وعنه ﷺ (العادة عدو متملك) (الري شهري، ١٤٢٧: ٧: ٢٩١٢: حرف العين).

وعنه عليه العادات قاهرات، فمن اعتاد شيئا في سره وخلوته فضحه في جهره وعلانيته» (إبن أبي الحديد، ١٩٩٥: ٢٠: ٥٣).

وعنه ﷺ: «لسانك يستدعيك ما عودته، ونفسك تقتضيك ما ألفته» (الري شهري، ٢٩١٢: ٧: ١٤٢٧: حرف العين)

وعنه ﷺ: «غير مدرك الدرجات من أطاع العادات» (الري شهري، ١٤٢٧: ٧: ۲۹۱۲: حرف العين).

وعنه عليه الري شهري، ١٤٢٧: «لا تسرعن إلى الغضب فيتسلط عليك بالعادة» (الري شهري، ١٤٢٧: ٧: ٢٩١٢: حرف العين).

وعنه عليه السياسات نقل العادات» (الري شهري، ١٤٢٧: ٧: ٢٩١٤: حرف العين).

إن النصوص أعلاه تفصح عن تسلط العادات على سلوك الناس، وتحذر من نفوذها

والاستجابة إليها، وعدم التصدي لتعديلها، ذلك لما يترتب عليها من نتائج مصيرية تتحدد من خلالها طبيعة الإنسان وآفاق مستقبله دنيوياً وآخر وياً.

#### ٨-٧-١ النجاح مرهون في غلبة العادات

أوضح أمير المؤمنين عليه الى أن الشخصية الناجحة هي من تستطيع الإنتصار على السلوكيات السلبية المسيطرة عليها بحكم العادات، فالفضائل والدرجات الرفيعة تتطلب التحرر من الإرتهان الى السلوكيات التي تحتجز الإنسان من التطور والتقدم، هذا من جهة، ومن جهة أخرى فالأحاديث عينها تفصح عن إمكانية التغيير ولا تُيئس المرء من مواجهتها وهذا ما يتفق مع بعض الآراء الأكاديمة التي عرضنا لها في ما تقدم.

يقو ل عليه الفضيلة غلبة العادة» (الري شهري، ١٤٢٧: ٧: ٢٩١٢: حرف العين).

وعنه عَلَيْكِم: «أفضل العبادة غلبة العادة» (الري شهري، ١٤٢٧: ٧: ٢٩١٢: حرف العين).

وعنه ﷺ «بغلبة العادات الوصول إلى أشرف المقامات» (الرى شهرى، ١٤٢٧: ٧: ۲۹۱۲: حرف العين).

وعنه على الله على ترك العادات تغلبوها، وجاهدوا أهواء كم تملكوها» وعنه على المواء كم تملكوها (الرى شهرى، ١٤٢٧: ٧: ٢٩١٢: حرف العين).

وعنه عليكم: «غيروا العادات تسهل عليكم الطاعات» (الري شهري، ١٤٢٧: ٧: ۲۹۱۲: حرف العين).

وعنه عَلَيْكُم: «ذللوا أنفسكم بترك العادات، وقودوها إلى فعل الطاعات، وحملوها أعباء المغارم، وحلوها بفعل المكارم، وصونوها عن دنس المآثم» (الري شهري، ١٤٢٧: ٧: ٢٩١٣: حرف العين).

#### ٨-٧-٨ العادات الإبجابية

عن رسول الله ﷺ: «الخير عادة» (الري شهري، ١٤٢٧: ٧: ٢٩١٣: حرف العين).

وعن أمير المومنين عليه (وعود نفسك السماح، وتخير لها من كل خلق أحسنه، فإن الخبر عادة» (الحراني، ١٩٦١: ٥٧).

وعنه عَلَيْكِمْ: «كفي بفعل الخير حسن عادة» (الري شهري، ١٤٢٧: ٧: ٢٩١٣: حرف العين).

وقد شجّع على إكتساب جملة من العادات الإيجابية الكريمة حتى تكون سلوكاً تلقائياً للمرء يهارسه دون إيجاد مشقة من قبيل قوله عليكان: «عود نفسك الجميل، فإنه يجمل عنك الاحدوثة، ويجزل لك المثوبة» (الري شهري، ١٤٢٧: ٧: ٢٩١٣: حرف العين).

وعنه عَلَيْكِم: «عود نفسك حسن النية وجميل المقصد، تدرك في مباغيك النجاح» (الري شهرى، ١٤٢٧: ٧: ٢٩١٣: حرف العين).

وعنه عَلَيْكِم: «عود نفسك فعل المكارم، وتحمل أعباء المغارم، تشرف نفسك، وتعمر آخرتك، ويكثر حامدوك» (الري شهري، ١٤٢٧: ٧: ٢٩١٣: حرف العين).

وعنه عليه الله الخلاقكم بالمحاسن، وقودها الى المكارم، وعودوا أنفسكم الحلم، واصبروا على الإيثار على أنفسكم فيها تحمدون عنه» (الحراني، ١٩٦١: ١٥٧).

وعنه عليه العاد (عود لسانك لين الكلام وبذل السلام، يكثر محبوك ويقل مبغضوك» (الرى شهرى، ١٤٢٧: ٧: ٢٩١٤: حرف العين).

وعنه عَلَيْكُ الله عنه عَلَيْكُ أَنْ عُسن الإستماع، ولا تصغ إلى ما لا يزيدُ في صلاحك استماعه، فإن ذلك يصدئ القلوب» (الري شهري، ١٤٢٧: ٧: ٢٩١٤: حرف العين).

#### ٨.٧-٤ وقفات مع الدراسات الأكاديمية للسلوك المعتاد

عرضنا فيها سبق لفرضيات ونظريات ونتائج عدد من الدراسات الغربية حول موضوعات السلوك المعتاد، وبعضها كان يتسم بالصواب والبعض الآخر لم ينجح في تفسيره ومعالجاته، وذلك بسبب المنطلقات المنهجية التي صدر عنها مما فرض علينا أن نشر لبعض الملاحظات السريعة على كل من المحاولات الصائبة والخاطئة.

## ملاحظاتنا على الاتجاه السلوكي

ما تقدم من معطيات الاتجاه السلوكي حول تفسيره لطبيعة نشوء السلوك العام للكائنات الحية، ومنها الإنسان على وجه التحديد يفيدنا في تفهم دور العامل البيئي في أكتساب المهارات السلوكية ومبادئ التعليم الأساسية، كما يفيدنا بنحو خاص في تفهم عملية تشكيل العادات وطرائق تغييرها أو توجيهها، وهي ـ بطبيعة الحال ـ محور دراسة هذا الفصل، بيد أن من الضروري التنبيه إلى أن الاتجاه السلوكي لا يمثل التفسير الأوحد والأكمل في فهم السلوك وأشكال التعليم، فهناك العديد من الاتجاهات التي حاولت أعطاء تفسيراتها المغايرة للوجهة السلوكية، وأهمها الاتجاه المعرفي الذي ناهض الاتجاه السلوكي ودحض العديد من آراءه التي سيطرت على المدارس النفسية لأكثر من مئة عام. وأول من قدّم ملاحظاته العلمية على الاتجاه السلوكي هو: كو هلر (Kohler) فلقد أوضح من خلال تجاربه المخترية أن هناك العديد من المسائل السلوكية التي لا يمكن حلها أو التعامل معها إلا من خلال العمليات العقلية المعرفية، ولا يمكن تفسيرها من خلال السلوك الظاهري، ولهذا فقد اصطلح على فرضيته بـ (التعلم بالأستبصار) (Kohler, 1925). أكَّد في نفس الإطار الباحث ادورد تولمان (Eduard Tolman) على دور القدرات المعرفية الفطرية في تعلم الكائنات الحية، وقد أثبت بأنه من الممكن أن تجرى

الكائنات الحية العديد من السلوكيات دون أن يكون هناك دور للتعزيز، وهو ما تؤكد عليه المدرسة السلوكية بقوة، (Tolman, 1948). والنموذج الذي طرحه هو ما يعرف بـ: (الخارطة المعرفية العقلية) أو (Cognitive Map). لتقريب المفهوم: تذَّكر كم مرة حاولت أن تمشى في بيتك بالظلام أو أن تشرح لأحد الأشخاص كيفية الوصول الى عنوان معين .(Zimbardo, Johnson & Weber, 2008)

إن مثل هذه الأمور تجري من خلال العمليات العقلية وهو ما اصطلح عليه تولمان بالخارطة المعرفية العقلية وهي في الحقيقة عبارة عن تمثيل أو تصور على المستوى الفكري للأشياء تستخدمها الكائنات الحية من أجل التأقلم مع محيطها، وهذا لا يجري من خلال آلية التعزيز بل يجرى بنحو فطرى، (Kamil et al., 1987). فنحن نَّكون ونحتفظ بصورة ذهنية عن كل محيط ننزل فيه أو نتعرض له لكي نستطيع استحضار الصورة عينها والإستهداء بها في التعامل والتعايش مع المحيط الذي نتواجد فيه أو المشابه له.

على أية حال: لقد خرج تولمان على آراء واتسون، بافلوف، وبعد ذلك سكنر التي سيطرت على البحث النفسي بالرغم من اتفاقه معهم في وجوب عناية النفسانيين في دراسة السلوك الممكن ملاحظته أو السلوك الظاهر وليس السلوكيات الباطنية التي لا يمكن اثباتها (حسب إمكانيات ذلك العصر بطبيعة الحال وأما في الوقت المعاصر فقد تغيرت الإمكانيات)، لكنه لم يكتف بتفسيرهم للسوكيات التي أجرى عليها ملاحظاته العلمية، فالتداعي والإقتران البسيط بين المثير والاستجابة تعجز عن تفسير ذلك، وقد اكتشف أتباعه بأن الخصائص المعرفية تلعب دوراً حتى في الأشكال الأولية التي يستند إليها مبدأ تعلم المثيرات والاستجابات مثل: التوقعات، التنبؤات، والتقييم، فالإنسان أو بعض أنواع الحيوان تنتظر من بعض الأفعال حدوث نتائج معينة ولهذا تقوم بأعمالها، وهي كذلك تجرى تقييم لما تقوم فيه من أجل تعديله أو البقاء عليه Balsam & Tomie, وهي كذلك تجرى (1985. وكل هذه الإجراءات بطبيعة الحال أمور معرفية عقلية. والمفاجأة الكبرى كانت على يد البرت باندورا (Albert Bandura) وهو في البدء كان من أتباع الاتجاه السلوكي ثم تحول إلى الاتجاه المعرفي، حيث أوضح من خلال نظريته في (التعلم الاجتهاعي) أن التعزيز ممكن أن يعمل بنحو غير مباشر، وذلك من خلال التعلم بالملاحظة والتقليد للسوك، وليس فقط من خلال المثير والاستجابة، فالكثير من السلوكيات تتشكل عبر التقليد والمحاكاة والملاحظة للآخرين.

ومن جميع ما تقدم، يظهر دور الفاعليات العقلية أو المعرفية المجهز بها الكائن الحي وبخاصة الإنسان في التعليم وممارسة السلوكيات المختلفة مثل الإدراك والذاكرة والتفكير، وهذا ما يتسق تماماً مع الخطوط العامة للتصور الإسلامي في المسألة ذاتها، فالإسلام يمنح الفطرة الخيرة دوراً هاماً في توجيه السلوك، يقول تعالى: ﴿فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا فِطْرَةَ اللهُ التَّيي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا تَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللهُ قَلْكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ وَلَكِنَ اللَّينُ الْقَيِّمُ وَلَكِنَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ (الروم: ٣٠).

ويشير ـ سبحانه وتعالى ـ إلى عملية الإلهام الذاتي لمبادى الخير والشر عند الإنسان بقوله تبارك وتعالى : ﴿ وَنَفْسٍ وَمَا سَوَّاهَا (٧) فَأَهُمَهَا فُجُورَهَا وَتَقُواهَا (٨) قَدْ أَفْلَحَ مَنْ رَسَّاهَا ﴿ وَالآية تؤكد ـ مرةً أخرى ـ على سوية النفس وحسن خلقها وطبيعتها الخيرة كأصل فطري، وقد أضاءت مفردة التزكية (زكّاها) الى عملية تزايد الخير عندها، فالتزكية تشير الى التنمية كما يقول صاحب الميزان: ﴿ و الزكاة نمو النبات نمواً صالحاً ذا بركة و التزكية إنهاؤه كذلك ﴾ بينها توضح مفردة (الدسّ) إلى منع عملية التنمية ذاتها وهي أمر طارئ على طبيعة النفس الإنسانية . يقول العلامة الطباطبائي الشيء في نفس السياق: ﴿ و الترسي ـ و هو من الدس بقلب إحدى السينين ياء ـ إدخال الشيء في طبيعها و ركبت عليه نفسها ﴾ (الطباطبائي ، ١٩٩٧ : ٣٠ : ٣٣٩).

من هنا فقد ذهب أحد علماء المسلمين ـ وهو جعفر الشيخ ادريس ـ إلى أن الطبيعة

البشرية ليست محايدة كما يتبنى الفريق المناصر للوراثة أو الفطرة في ردهم على أصحاب الاتجاه البيئي وهم السلوكيون الذين قالوا بان الإنسان يولد صفحة بيضاء والبيئة هي من تعمل على صياغة سلوكه...، بل إنها ـ أي الطبيعة البشرية ـ متحيزة لفعل الخبر والخبر يسعدها والشر يشقيها «فان الله تعالى صاغ الإنسان وكونه وركبه بحيث لا يصلح له إلا الخير» (الشيخ إدريس، ١٩٧٧).

ومما طرحه للرد على القائلين بالحياد أو كما يقولون: «إن للإنسان تركيباً نفسياً معيناً ولكنه تركيب محايد بالنسبة للخير والشر، وإنه يميل إلى هذا أو ذاك بعد أن يولد إما بإرادته الخاصة أو بسبب عوامل خارجية، ولكن هذا معناه أنه ليس في تركيبه النفسي ما يجعل الخبر ملائمًا له أو الشر مناقضاً له. وهذا معناه أن ما نسميه خبراً كالصدق والإخلاص والشكر وحب الحقيقة ليس خبراً بالنسبة لنفسه وكذلك ما نسميه شراً ليس كذلك بالنسبة لها. فكيف إذن يقنع نفسه بأن ذاك خير ينبغي أن يفعل وهذا شر ينبغي أن ىترك؟ ما هو المعيار؟

إن الحياد مذا المعنى يجعل النفس الإنسانية كالآلة فالسكين مثلا لا يؤثر فيها فواكه قطعت بها أو أحشاء برىء مزقت بها. إنها معدة لأن تقطع فحسب. وكذلك النفس الإنسانية معدة لأن يفعل بها الخير أو يفعل بها الشر ولا تأثير لأحد الفعلين عليها هي. فهل هذا هو الواقع؟

كلا: فإن نفس الإنسان يشقيها ويعذبها الكذب والنفاق والاستكبار والبخل والهوان ويسعدها الصدق والإخلاص والتواضع والجود والعزة.

ثم لو كانت نفس الإنسان محايدة لم يكن هنالك معنى لعبارات الأمراض النفسية والصحة النفسية» (الشيخ إدريس، ١٩٧٧). ويسوق الشيخ ادريس عدة أدلة لأثبات ذلك الأمر، نكتفي ببعضها تجنباً للإطالة. يقول: «أن يولد الإنسان خبراً هو الأمر الذي تقتضيه رحمة الله تعالى وفضله وحكمته. تقتضيه رحمته لأن الرحمن هو الذي يعطي الخبر ابتداء كرما منه وفضلاً ثم يجازي على الإحسان فبفضل الله ورحمته خلق الإنسان في أحسن تقويم وخلق له كل ما يناسب طبيعته ويفي بحاجاته من أرض وسهاء وليل ونهار وأنهار وحيوان ونبات.

إن الذي خلق الجسم الإنساني حين خلقه سوياً معتدلاً وخلق له كل ما يناسبه من غذاء وكساء وهواء وضياء، لحري بأن يخلق النفس البشرية سوية، ويسهل لها كل ما يناسب استواءها الفطري هذا ويكمله من آيات كونية وحجج عقلية وهداية سهاوية.

وهو الأمر الذي يناسب حكمته لأن الحكيم لا يصنع شيئا لغاية ما ثم يجعل طبعه غير ملائم لتلك الغاية أو غير مهيأ لبلوغها. والله سبحانه وتعالى خلق الإنسان ليعبده ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ فكيف يخلق له نفساً شريرة لا تناسبها العبادة، أو نفساً محايدة بين الخير والشر لا يضيرها أطريق عبادته سلكت، أو سلكت طريق التمرد عليه، كلا. من حكمة الله تعالى في خلقه كله أن يخلقه سوياً وأن يهدي كل مخلوق إلى ما قدر له أن يخلقه ﴿الَّذِي خَلَقَ فَسَوَّى (٢) وَالَّذِي قَدَّرَ فَهَدَى ﴾ (الشيخ إدريس، ١٩٧٧). وجميل قوله: ﴿إن في الكلمات الدالة على الخير معاني الثبوت والاستقرار والأصالة والا يجابية. وأما الكلمات الدالة على الشر ففيها معاني النفي، والتغيير، والسلبية وما ذلك إلا لأن الخير هو الأساس وأن الشر إنها هو نفي الخير... فالإصلاح إنها يكون للشيء الفاسد، والتوبة والأوبة رجوع عن شر، فهل يعني هذا أن الفساد والشر هما الأصل؟ كلا: فالإصلاح إزالة للفساد وعود إلى الأمر الطبيعي والتوبة والأوبة رجوع من طريق الشر إلى الطريق الطبيعي.

إن في القرآن الكريم والسنة المطهرة - إلى جانب تلك الكلمات - ما يدل بطريق اللزوم على أن نفس الإنسان كجسمه حالها الطبيعية أن تكون سليمة معافاة وأن يطرأ عليها مما ينافي تلك الفطرة الأولى هو الأمراض كالأمراض التي تصيب الأبدان. وكما أن الصحة البدنية تكون في المحافظة على الحال الطبيعي وفي وقايته من أسباب الأمراض

وفي معالجة البدن حين يصيبه المرض فكذلك صحة القلوب وسلامتها. ومهمة الدين هي المحافظة على هذه السلامة ووقايتها من الأمراض وعلاجها حين تمرض» (الشيخ إدريس، ۱۹۷۷).

وهذا الخير الفطري لا يسلب الإنسان حرية الإرادة ومسؤولية الاختيار، ولا يفهم منه الجبر على الفعل، ولا يفهم منه ما تصوره المتساؤولون عن سبب إتيان فعل الشر مع القول بأصالة الخبر عند الإنسان:

«إذا كان الإنسان مفطوراً على الخير فلهاذا إذن يفعل الشر؟»

فهذه الشبهة من أشد الشبهات التي دعت البعض على أن يشغب بها على القول بأصالة الخير في النفس البشرية وهي التي تدعوهم إلى الأخذ بنظرية الحياد كما يقول الشيخ إدريس، فهي مبنية على تصور غير موضوعي.

«ولعل أساس هذه الشبهة هو التصور الخاطئ لمفهوم الفطرة. فعبارة الإنسان مفطور على الخير تعنى عند هؤلاء: أنه مطبوع على إرادته وفعله طبعاً لا ينفك عنه. ولكن الواقع أنه ينفك عنه وإذن فهو ليس مفطوراً عليه، بل إنها يولد محايدا: إن شاء فعل الخير وإن شاء تركه وفعل الشر.

ولكن الفطرة لا تدل على هذا المعنى الذي يجعلها متناقضة مع المشيئة الإنسانية، والذي يسوى بين فعل الخير وحركات النباتات والجمادات التي لا إرادة لها.

فطر الإنسان على الخبر معناه كما قلنا سابقا:

(أ) إن الله تعالى صاغ الإنسان وكونه وركبه بحيث لا يصلح له إلا الخير.

(ب) وأنه تعالى تفضل فجعل المعرفة بهذه الحقيقة أمراً مستقراً في نفس الإنسان لا يحتاج لأن يتعلمه من الخارج. وإن كان العلم الخارجي يزيده قوة. ولكن الله تعالى جعل الإنسان مخلوقاً ذا إرادة إن شاء سار في طريق الخير الذي تدل عليه فطرته، وإن شاء تمرد على فطرته كما يتمرد على الدلائل العقلية والآيات الكونية والرسالات السماوية.

إن الله تعالى يتفضل فيعرف الإنسان بالخبر ويبينه له ويدعوه إليه دعوة تأتيه من داخل نفسه ومن دلائل عقله ومن الآيات الكونية ومن الرسالات الساوية ولكنه يتركه بعد ذلك حراً إن شاء قبل هذه الدعوة وإن شاء ردها كافرًا.

وفي معنى هذا البيان الفطري يقول الله تعالى: ﴿إِنَّا هَدَيْنَاهُ السَّبيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا ﴾ (الإنسان: ٣). ﴿ وَنَفْسِ وَمَا سَوَّاهَا (٧) فَأَلْهَمَهَا فُجُورَهَا وَتَقْوَاهَا (٨) قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَّاهَا (٩) وَقَدْ خَابَ مَنْ دَسَّاهَا﴾ (الشمس: ٧ ـ ١٠)» (الشيخ إدريس، ١٩٧٧).

#### ٨٧-٥ حقيقة الترابطات بين المثيرات والإستجابات

لم يتجادل الباحثون حول حقيقة وجود الترابطات بين المثيرات والإستجابات (م ـ س) ووظائفها عند الكائنات الحية، وبخاصة عند الإنسان، لكن الجدل كان منصباً حول توظيف هذه الحقيقة لأغراض فلسفية وايديولوجية كما فعل ذلك الماركسيون الذين زعموا بأن الإنسان لا يملك حقيقة ثابتة، وان البيئة الاجتماعية هي التي تصوغ شخصيته وأفكاره وحتى مشاعره... مستندين بذلك على معطيات الاتجاه السلوكي (البافلوفي) في تفسيره للسلوك وفق مبدأ الترابطات بين المثيرات والإستجابات (مـس)، وقد تقدم شرحنا لها. وحتى المنكرين لهم، فقد كانت انتقاداتهم نابعة من الأنتصار الفلسفي والإيديولوجي لقضايا الفطرة والوراثة والعقل وغيرها من مسائل. لذلك أجد أن المسألة تتطلب الهدوء في تناولها وعدم إستبعاد أحد الاتجاهين، فالجمع ممكن فيها لو أعدنا ترتيب بناء فهم المسألة، وهذا ما فعله المفكر الإسلامي الشهيد محمد باقر الصدر في دراسته المتميزة (فلسفتنا) وإن كان قد أسهب في نقد أسس الاتجاه السلوكي

من الجوانب الفلسفية والسيكلوجية وبخاصة فيها يتعلق بموضوع الغريزة والإدراك حيث رفض رفضاً قاطعاً أن يفسر الإدراك البشري على ضوء المباىء السلوكية التي تجعل من الإدراك مجرد إستجابة للمثراث السلوكية الخارجية. نقتبس من بحثه الطويل ما يلي:

«هذه هي نظرية العالم الفسيولوجي (بافلوف). وقد استغلَّته السلوكية، فزعمت أنَّ الحياة العقلية لا تعدو أن تكون عبارة عن أفعال منعكسة. فالتفكير يتركّب من استجابات كلامية باطنة، يثيرها منبّه خارجي. وهكذا فسّرت الفكر كها تفسّر عملية إفراز الكلب لعابه عند سماعه خطوات الخادم، فكما أنَّ الإفراز ردّ الفعل الفسيولوجي لمنبّه شرطي، وهو خطى الخادم، كذلك الفكر هو ردّ الفعل الفسيولوجي لمنبّه شرطى، كاللغة التي أشر طت بالمنبّه الطبيعي مثلا.

ولكن من الواضح: أنَّ التجارب الفسيولوجية على الفعل المنعكس الشرطي لا يمكنها أن تبرهن على أنَّ الفعل المنعكس هو حقيقة الإدراك، والمحتوى الحقيقي للعمليات، ما دام من الجائز أن يكون للإدراك حقيقة وراء حدود التجربة.

أضف إلى ذلك أنَّ السلوكية في رأيها هذا ـ القائل بأنَّ الأفكار استجابات شرطية ـ تقضى على نفسها وتنزع القدرة على الكشف عن الواقع والقيمة الموضوعية، لا من سائر الأفكار فحسب، بل من السلوكية ذاتها ـ أيضاً ـ بوصفها فكرة تخضع للتفسير السلوكي؛ لأنَّ تفسير السلوكية للفكر الإنساني له أثره الخطير في نظرية المعرفة، وتقدير قيمتها، ومدى قدرتها على استكشاف الواقع. فالمعرفة ـ كلّ معرفة ـ لا تعدو وفقاً للتفسير السلوكي أن تكون استجابة حتمية لمنبّه شرطي كسيلان اللعاب من فم الكلب في تجارب بافلوف، وليست نتيجة للاستدلال والبرهان، وبالتالي تصبح كلُّ معرفة تعبيراً عن وجود منبّه شرطي لها لا عن وجود مضمونها في الواقع الخارجي، والفكرة السلوكية نفسها لا تشذُّ عن هذه القاعدة العامَّة، ولا تختلف عن كلُّ الأفكار الأخرى في تأثُّرها بالتفسير السلوكي، وسقوط قيمتها، وعدم إمكان دراستها بأيّ لون من الألوان» (الصدر، ٢٠٠٩). ويضيف الشهيد الصدر ما يؤكد فيه أن الأفعال المنعكسة تعتمد على الإدراك في إثارتها وليس العكس «والواقع: هو عكس ما رامته السلوكية تماماً، فليس الإدراك والفكر فعلا فسيولوجياً ينعكس عن منبّه شرطي نظير إفراز اللعاب، كما يزعم السلوكيون، بل نفس إفراز اللعاب هذا يعني شيئاً غير مجرّد ردّ الفعل المنعكس، يعني إدراكاً، وهذا الإدراك هو السبب في إثارة المنبّه الشرطي للاستجابة المنعكسة. فالإدراك هو الحقيقة التي نتبيّنها وراء ردود فعل المنبّه الشرطي، وليس لوناً من ألوان تلك الردود، ونعني بهذا: أنّ إفراز الكلب لعابه عند حدوث المنبّه الشرطي لم يكن مجرّد فعل آلي بحت، كما تعتقد السلوكية، بل كان نتيجة إدراك الكلب مدلول المنبّه الشرطي. فخطوات الخادم باقترانها مع مجيء الطعام في تجارب متكرّرة أصبحت تدلّل على مجيئه، وأصبح الكلب يبشّر به المنبّه الشرطي» (الصدر، ٢٠٠٩)؟).

وفي تصوري أن التزام السلوكية بمنهجية الملاحظة الخارجية للسلوك بغية تفسيره وعدم قبولها بكل ما لا يتوافق مع الإمبريقية (التجربة) وأدواتها المحسوسة هو الذي أدى بها الى إنكار العمليات العقلية الفطرية بالرغم من أن قسماً كبيراً من الترابطات العقلية ينسجم مع مبدأ الترابطات بين المثيرات والإستجابات الذي نادت به السلوكية نفسها، ولكنها ترابطات تعتمد على الإرتكاز الواعي وليس مجرد أفعال آلية، وإن كان الإرتكاز الواعي في جانب منه يعد إرتكازاً إجمالياً وليس تفصيلياً من قبيل المثال الذي يطرحه الفقهاء في الرسائل العملية حول ضرورة التوفر على النية في بعض الأعمال حيث قالوا يكفي ـ على سبيل المثال ـ لو سأل من كان يغتسل الغسل الواجب ما الذي تفعل ؟ فأجاب: بأنني أغتسل غسل الواجب. فهذه الإجابة دالة على وجود القصد أو النية أو ما أسميه بالوعي الإجمالي للفعل. وهذا ما تميل اليه أغلب الاتجاهات المعاصرة التي تقسم

# السلوك إلى نوعين:

١- السلوك الواعى: وهو السلوك الذي يحتل مساحة صغيرة جداً من سلوكنا حيث يتطلب مثل هذا السلوك التخطيط والتفكير المعمق حينها يتطلب الأمر منا إتخاذ قرار، إختيار، أو حل مسألة جديدة في حياتنا. وهو غالباً ما يتعلق بالمسائل التي لم نكن قد واجهناها أو المسائل التي تترتب عليها نتائج هامة حيث تفرض علينا المعرفة المسبقة بها سوف نفعله وكيف نفعله ومالذي يجب أن نحصل عليه. مثل من يتعلم السياقة الأول مرة فانه يركز وينتبه لكل حركة يريد القيام بها في أدوات السياقة... لكنه بعد ذلك يقوم في أفعال السياقة دون أن يفكر بهاذا ولماذا وكيف يغير مفتاح السرعة أو الكابسات المختلفة وهي ما نسميه بالسلوك الغير أو اللا واعي ٢- السلوك اللا واعي: وهو السلوك الذي يحتل أكبر مساحة من سلوكنا، ويقصد به أداء السلوك من دون تفكير، بتلقائية، ودون انتباه مركز نتيجة لإعتيادنا عليه: تصور أنك تعمل في سوبرماركت مزدحم لساعات طويلة، لو تساءلت مع نفسك في يوم لاحق ما الذي فعلته بالضبط في اليوم السابق، فإنك سوف لا تتذكر بالدقة ما الذي صنعته... ذلك لأن الأعمال التي قمت بها أفعال تلقائية دون إعمال للتركيز والانتباه واستحضار الوعي.

هذا ما نلتزم فيه لمصطلح (اللا وعي) وهو عين قولنا اللا شعور... ولا علينا بها يعرفه الآخرون ولا نقصد به غياب الوعى فغياب أو فقدان الوعى يعني الغيبوبة...وهذا ما لا نقبل به ولا نعنيه بتاتاً، كما أننا لا نعفي الشخص عن مسؤوليات اعماله، فالإنسان يبقى مسؤولاً عن أفعاله حتى لو صدرت منه بطريقة تلقائية من قبيل ما يحدث أثناء الصلاة من سهو أو شرود للذهن، فعلى المصلي أن يصحح الأجزاء الغير متوافقة مع صورة الصلاة الصحيحة حسب ما حدد ذلك الفقهاء.

وقد تطرق الى المعنى عينه الشهيد الصدر في نهاية دراسته حول الفعل المنعكس الشرطي لكنه لم يتوسع في الشرح، حيث قال: «نعم إنّ الإنسان قد يكيّف أفكاره تكييفاً اختيارياً بالبيئة والمحيط، كما نادت بذلك المدرسة الوظيفية في علم النفس تأثّراً بنظرية التطوّر عند (المارك) في البيولوجيا، فكما أنّ الكائن الحيّ يتكيّف عضوياً تبعاً لمحيطه، كذلك الأمر في حياته الفكرية.

ولكنّا يجب أن نعلم: أوّلا: أنّ هذا التكيّف يوجد في الأفكار العملية التي وظيفتها تنظيم الحياة الخارجية، ولا يمكن أن يوجد في الأفكار التأمّلية التي وظيفتها الكشف عن الواقع. فالمبادئ المنطقية، أو الرياضية، وغيرهما من الأفكار التأمّلية، تنبع من العقل، ولا تتكيَّف بمقتضيات البيئة الاجتماعية، وإلاَّ لكان مصير ذلك إلى الشكِّ الفلسفي المطلق في كلُّ حقيقة؛ إذ لو كانت الأفكار التأمّلية جميعاً تتكيّف بعوامل المحيط، وتتغيّر تبعاً لها، لم يؤمن على أيّ فكرة أو حقيقة من التغيّر والتبدّل.

ثانياً: أنّ تكيّف الأفكار العملية بمقتضيات البيئة وظروفها ليس آلياً، بل هو تكيّف اختياري، ينشأ من دوافع إرادية في الإنسان، تسوقه إلى جعل النظام المنسجم مع محيطه وبيئته، وبذلك يزول التعارض ـ تماماً ـ بين المدرسة الوظيفية، والمدرسة الغرضية في علم النفس.

وسوف ندرس في (مجتمعنا) طبيعة هذا التكيّف وحدوده في ضوء مفاهيم الإسلام عن المجتمع والدولة، لأنه من القضايا الرئيسية في دراسة المجتمع وتحليله. وفي تلك الدراسة سوف نستوفي بتفصيل كل النواحي التي اختصرنا الحديث عنها في بحث الإدراك هذا» (الصدر، ٢٠٠٩). لكن الظالمين لم يمهلوا مفكرنا من إكمال مشروعه الذي وعدنا به، فأغتالته يد الأرهاب قبل الشروع بدراسته عن المجتمع الإسلامي.

على أية حال، إن التفسير الذي أشرنا اليه سلفاً ينسجم مع بعض الآرار الحديثة لعلم الأعصاب أيضاً، حيث يمكن الجمع بين الاتجاهين ـ ونقصد بها الاتجاه القائل بالترابطات والاتجاه القائل بالعمليات العقلية الإدراكية ـ وذلك من خلال الإستعانة بمعطيات علماء الأعصاب الحديثة، وبخاصة ما ذهب إليه العالمان ـ في علم الأعصاب ـ إريك كانديل و روبيرت هاوكينس (Eric Kandel and Robert Hawkins) الى أنه من الممكن مد جسر الترابط بين السلوكية القائلة بأن التعلم يعتمد على الترابطات بين المثرات والاستجابات (م ـ س) وبين المعرفية القائلة بدور الإدراك والعقل في عمليات التعلم، وذلك من خلال اكتشافهما لبناء خطوط النقل العصبي في الدماغ. حيث اكتشفا بأن الحيوانات التي لديها جهاز عصبي بسيط نسبياً تمتلك نمط واحد من الخطوط العصبية، ما يمكنها من خلاله تعلم الاستجابات الحركية البسيطة فقط... بينها عثر الباحثون على وجود نوعين لنمطين آخرين من خيوط الخطوط العصبية في دماغ الثدييات والتي يبدو بأنها مسؤولة على الأشكال العليا من التعليم مثل الحافظة المسؤولة عن تسجيل الأحداث عند الإنسان وغيره... وأهمية مثل هذا الإكتشاف كما يتصور كل من كانديل و هاوكينس: إن قابلية التعلم تنقسم ـ حسب هذين الخطين العصبيين ـ إلى نوعين، وهو ذات الإنفصال الذي جعل من السلوكيين والمعرفيين متعارضين لزمن طويل. حيث يبدو أن الخطوط العصبية البسيطة مسؤولة عن التعلم الذي لا يحتاج فيه إلى التفكر والانتباه مثل سيلان لعاب الكلب حين استهاعه صوت الجرس أو تعلم شخص ما إحدى المهارات الحركية مثل سياقة الدراجة الهوائية أو تعلم رياضة الرمي الكروية بالنسبة إلى إحدى الرياضات الكروية (Clark & Squire, 1998). هذا النوع من التعلم يبدأ ببطأ ويتحسن كلما تكرر، ولعل هذا بالضبط ما كانت النظرية الشرطية الكلاسيكية ونظرية التعلم الإجرائي تشران اليه.

وأما النوع الثاني للخطوط العصبية فيبدو بأنه مسؤول عن الأشكال المعقدة من التعليم... الأشكال التي تتطلب تشغيل الوعى والانتباه، وهذا ما كان يعنيه الاتجاه المعرفي المهتم بدراسة تشكيل المفاهيم، التعلم التبصري، التعلم الاجتماعي والذاكرة

المختصة ببعض الأحداث المتفردة (Zimbardo, Johnson & Weber, 2008).

من جديد: يؤكد الباحثون على مواصلة البحث في هذا المجال، بيد أنهم يشيرون الى افتراض مستقبلي في هذا الشأن حيث يقولون: إذا كان هذا العزل هو المؤثر في أسس إختلاف الجهاز العصبي، فإننا نستطيع القول: بان كلاً من السلوكية والمعرفية كانا على حق في جزء ما من تشخيص الموضوع، فالإثنان يتحدثان عن الاختلاف في أسس أشكال التعليم حسب ما أوضحنا في اكتشاف الخطوط العصبية ووظائفها.

# ٨-٧-٨ علماء الأصول ومباحث الترابطات

من الجدير - في بحثنا لموضوع الترابطات والإقتران الشرطي - الإشارة مجدداً الى جهود علماء أصول الفقه الإسلامي في تناولهم لهذه المسائل عندما تطرقوا الى (مباحث الألفاظ)، فقد تعمقوا في معالجة المسائل المذكورة ، وبخاصة مسألة (الوضع) ويقصد به دلالة الألفاظ على معانيها، ففي سياق التطرق الى بحث حقيقة الوضع ذهب السيد الخوئي الى تبني التفسير الذاهب الى أن الوضع عبارة عن (التعهد والالتزام النفساني) بعد أن ناقش جملة من الاتجاهات القديمة في تفسيره. ولنقرأ بعضاً مما قدمه من شرح في المسألة ذاتها نظراً لإصالة الطرح العلمي والعمق التحليلي الذي تقدم فيه. يقول: "وبيان ذلك: إن الإنسان بها أنه مدني بالطبع يحتاج في تنظيم حياته - المادية والمعنوية - إلى آلات يبرز بها مقاصده وأغراضه، ويتفاهم بها وقت الحاجة، ولما لم يمكن أن تكون تلك الآلة الإشارة أو نحوها لعدم وفائها بالمحسوسات فضلا عن المعقولات فلا محالة تكون هي وافية بها، الألفاظ التي يستعملها في إبراز مراداته من المحسوسات والمعقولات، وهي وافية بهما، ومن هنا خص - تبارك وتعالى - الإنسان بنعمة البيان بقوله عز من قائل: ﴿ خَلَقَ الْإِنْسَانَ وَمِن هنا خص - تبارك وتعالى - الإنسان بنعمة البيان بقوله عز من قائل: ﴿ خَلَقَ الْإِنْسَانَ اللهُ الله

«ومن هنا ـ أي: من أن الغرض منه قصد التفهيم وإبراز المقاصد بها ـ ظهر: أن حقيقة

الوضع هي التعهد والتباني النفساني، فإن قصد التفهيم لازم ذاتي للوضع بمعنى التعهد. وإن شئت قلت: إن العلقة الوضعية ـ حينئذ ـ تختص بصورة إرادة تفهيم المعنى لا مطلقا، وعليه يترتب اختصاص الدلالة الوضعية بالدلالة التصديقية، كما سيأتي بيانه مفصلا من هذه الجهة إن شاء الله تعالى. وعلى ذلك فنقول: قد تبين أن حقيقة الوضع: عبارة عن التعهد بإبراز المعنى الذي تعلق قصد المتكلم بتفهيمه بلفظ مخصوص، فكل واحد من أهل أي لغة متعهد في نفسه متى ما أراد تفهيم معنى خاص أن يجعل مبرزه لفظا مخصوصا ـ مثلا ـ التزم كل واحد من أفراد الأمة العربية بأنه متى ما قصد تفهيم جسم سيال بارد بالطبع أن يجعل مبرزه لفظ الماء، ومتى قصد تفهيم معنى آخر أن يجعل مبرزه لفظا آخر، وهكذا... فهذا التعهد والتباني النفساني بإبراز معنى خاص بلفظ مخصوص عند تعلق القصد بتفهيمه ثابت في أذهان أهل كل لغة، بالإضافة إلى ألفاظها ومعانيها بنحو القوة، ومتعلق هذا التعهد أمر اختياري، وهو التكلم بلفظ مخصوص عند قصد تفهيم معنى خاص.» (الفياض، ١٤١٩، ٥١).

وتطرق رحمه الله في مبحث علامات الحقيقة والمجاز، ومنها التبادر: «وهو خطور المعنى في الذهن بمجرد سماع اللفظ واطلاقه، من دون لحاظ أية قرينة وعناية في البين: من حالية أو مقالية. ومن الواضح أن مثل هذا التبادر معلول للوضع لا محالة، وكاشف عنه كشفا إنياً» (الفياض، ١٤١٩، ١٢٨). وأضاف ما يفيدنا في بحث مسألة الترابطات في نفس مسألة التبادر، حيث قال: «أن التبادر وإن كان متوقفاً على العلم بالوضع لا محالة إلا أن ذلك العلم ارتكازي مكنون في خزانة النفس، وثابت في حافظة أهل كل لغة بالقياس إلى لغاتهم، وهم يستعملون تلك اللغات في معانيها حسب ذلك الارتكاز من دون التفات تفصيلي منهم إلى خصوصيات تلك المعاني من حيث السعة والضيق، فإذا حصل الالتفات منهم إلى خصوصيات تلك المعاني حصل لهم العلم تفصيلاً بها، وبذلك تحصل المغايرة بين العلمين» (الفياض، ١٤١٩، ١٢٨).

يلاحظ أن بحوث علماء الأصول في مسائل دلالة الألفاظ على معانيها شديدة الصلة ببحث عملية الترابطات وتفسر آلياتها، وإن أختلفت زاوية التناول، بل أن السيد الشهيد محمد باقر الصدر قد تناول عملية الترابط والفعل المنعكس الشرطي في بحث الأصول بنحو مباشر، كما كان قد تناولها في دراسته الفلسفية المشار اليها سلفاً. ونحيل المهتمين الى مراجعة تقريرات المرجع السيد كاظم الحائري لأستاذه الشهيد الصدر المعنونة بـ (مباحث الأصول) حيث سوف يقفون على تفصيل واسع حول توظيف مبدأ الإقتران أو الترابط بالنسبة الى دلالة اللفظ على معنى معين في الذهن. يقول في هذا السياق: «أنَّ الإحساس بشيء اقترن في الذهن بشيء آخر اقتراناً مخصوصاً يكون أيضاً سبباً لتصوّر ذلك الشيء الآخر، فترى أنّ من أحسّ بزئير الأسد مثلاً انتقل ذهنه إلى معنى الأسد، وكأنَّ الإحساس بزئير الأسد إحساس بنفس الأسد. وأقصد بالإحساس بصورة الأسد أو زئره مثلاً ما يشمل انتقال الذهن إلى صورة الأسد أو زئره ولو من دون إحساس خارجيّ، وأقصد بالاقتران المخصوص أن تكون للاقتران خصوصيّة كمّيّة من قبيل كثرة اقتران زئير الأسد بالأسد، أو خصوصيّة كيفيّة بأن يكون الاقتران في ظرف مؤثّر وملفت للنظر كما لو اقترن سفر شخص إلى الحلّة مثلاً بمرض شديد، فمتى ما تذكّر السفر إلى الحلَّة تذكّر المرض» ثم يقول في موضع آخر : . . . «وهذا حقيقة الوضع التعيّنيّ الذي قالوا عنه: إنّه يحصل بكثرة الاستعمال، ثُمّ أصبح البشر بالتدريج متعوّداً على دلالة الأصوات على المعاني، وعلى الاستفادة من قانون المقارنة، فأصبحت الذهنيّة البشريّة مهيّأة للوضع بمعنى إقران لفظ بمعنى في الذهن للدلالة عليه، فيقرن الإنسان لفظاً بمعنى من قبيل قرن لفظة «أسد» بمعناه، أو لفظة «حليب» بمعناه ونحو ذلك مرّة واحدة، لكنّه في ظرف مؤثّر من قبيل أن يقول: سمّيت ابني عليّاً، أو وضعت هذا الاسم عليه، أو اعتبرته عليّاً، وذلك أمام جماعة قد أنست أذهانهم من قبل بدلالة الأصوات على المعاني، والاستفادة من القرن، فيصبح هذا القرن في ظرف مؤثّر من هذا القبيل مُلفتاً للنظر، ويجعل اللفظ دالًا على المعنى، وتوجد مذه العمليّة صغرى أخرى لكرى القانون الثاني، وهذا حقيقة الوضع التعييني، فالوضع التعييني والوضع التعيّني كلاهما عبارة عن عمليّة إيجاد الاقتران بين اللفظ والمعنى حتّى يوجد بذلك صغرى من صغريات القانون الثاني، والفرق بينهما: أنَّ الاقتران ـ الذي مضى: أنَّه لابدَّ أن يكون بنحو مخصوص حتَّى يوجب الدلالة ـ يتمتّع في الوضع التعيّنيّ بخصوصيّة كمّيّة، وفي الوضع التعيينيّ بخصوصيّة كيفيّة، فروح الوضع والسبب الحقيقيّ للدلالة هو القرن بين اللفظ والمعنى في الذهن بنحو مخصوص.» (الحائري، ١٤٢٨، ١٠١) وهذا كله يدور في إطار عملية الترابطات التي نحن بصددها، ولكن كما ذكرنا من زاوية خاصة تقتصر على تفسر نشأة دلالة الألفاظ على معانيها، وإن كان السيد الحائري قد ناقش نظرية بافلوف في نفس سياق تقريراته لأستاذه الشهيد الصدر في بحث أصول الفقه وقارن بين النظريتين. مع ملاحظة أن الآراء المطروحة تصطدم بالتطور العلمي المعاصر ، وبخاصة فيها قدمه علم الأعصاب المعرفي المعتمد على التصوير الدماغي (brain imaging). فقد أظهرت هذه التقنيات الحديثة ـ بكل وضوح ـ الفاعليات الدماغية المتعلقة بالمشاعر والتفكير وغيرها من أمور، وهي معطيات علمية لا تقبل الإنكار، ولا ذنب لها إن وظَّفت في أغراض فلسفية غبر سوية، بل هي صريحة في تأكيد الحقائق القرآنية التي وعدت بالكشف عن آيات الله ودلائل إعجازه في الكون وفي نفوس البشر ﴿سَنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الْآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحُقُّ أَوَلَمْ يَكُفِ بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾ (فصلت: ٥٣).

#### ٨-٧-٧ نتائج دراسات العادات وزيارة الأربعين المباركة

نعود بعد هذه الرحلة الطويلة في عالم الدراسات الأكاديمية والإسلامية الى منطلق سؤال هذا الفصل الجاد:

كيف يحافظ المشارك الكريم في ممارسة زيارة الأربعين المباركة سواء كان زائراً أو كان عاملاً متطوعاً في خدمة الزائرين على مكاسب الزيارة التربوية بعد انتهاء موسم الزيارة؟ وقد تبين لنا بأن هذه المهمة الكبيرة تتعلق بمفهوم (العادات) أو (السلوك المعتاد) وهي من الموضوعات التي تستأثر بإهتهام الباحثين في مجالات السلوك لأنها من أعقد قضاياه، وتترتب عليها نتائج خطيرة على مستوى الفرد والمجتمع.

والشيء الباعث على الأمل أن الدراسات المذكورة تؤكد على إمكانية تغيير وتعديل وتشكيل العادات بالرغم من أعترافها بصعوبة هذه المهام، لكن ينبغي أن نضع في الحسبان أمرين هامين:

الأمر الأول: إن معالجة السلوك المعتاد يتطلب القيام بخطوات مدروسة، ويفضل أن يشر ف عليه شخصيات متخصصة في مجال السلوك.

الأمر الثاني هو: توفر الرغبة الحقيقية في المتطلعين الى تغيير عاداتهم أو إكتساب عادات إيجابية جديدة.

وليكن في حسبان الجميع أن هذه المهام تتطلب صبراً من حيث الوقت والجهد، فهي ليست واحدة من العمليات الكيميائية أو الفيزيائية التي تأتي نتائجها فوراً، وهي كذلك تختلف من شخص الى آخر، وهذه من معضلات علم النفس الكبرى في تطبيق الإرشادات والقوانين النفسية، حيث لا يمكن تعميم جميع تطبيقاتها على كل الأشخاص بنفس الدرجة والشروط.

كيف ما يكون: إن على المشارك في زيارة أربعينية سيد الشهداء الاستفادة من معطيات الدراسات المشار اليها سلفاً، وبخاصة التوصيات التي خلص اليها، فقد تضمنت حقائقاً محايدة من الممكن الانتفاع منها لكسر العادات السلبية عندنا والتشجيع على اكتساب عادات إيجابية جديدة. ومن أهم المعطيات هي المحاور الثلات المتقدمة الذكر:

#### ١. رفع الانتباه

كشفت الدراسات المتقدمة ـ بوضوح ـ عن عملية تشكيل السلوك التلقائي في حياتنا ووظائفه الضرورية حيث يتكفل بتوفير الوقت، الجهد، وتشغيل الوعى والانتباه في المهام المتطلبة لإجراء الموازنات الفكرية والتأمل والدراسة المعمقة. وقد أتضح لنا ـ بنفس الوقت ـ خطورة الدور الذي يلعبه السلوك ذاته فيها لو تشكل وفقاً لبعض العادات السلبية، حيث يترتب عليه خسائراً كبيرة للفرد وللمجتمع.

لاحظنا أن الكثير من محاولات تغيير العادات يصطدم بالسلوك المعتاد نفسه، فالعادات تعيق التنفيذ وتمنع من تشجيع السلوكيات البديلة. ومن أجل التغلب على سيطرة العادات على سلوكنا البشري واستبدالها بالعادات الإيجابية يتعين علينا الإستعانة بها قدَّمه علماء السلوك من استراتيجيات تساعد على إنجاح المهام المذكورة، ومنها:

عملية رفع الانتباه حيث تعتبر هذه الإستراتيجية من العوامل الفاعلة في عملية التغيير وكسر العادات، إنها تعمل على تحريك بواعث الإنسان في مراجعة نتائج الأعمال التي ينوي أن يقوم بها أو التي كان قد قام بها. ومهمة المشاركين في زيارة الأربعين المباركة ـ من زوار ومتطوعين ـ هي الألتفات الى أهمية هذه الإستراتيجية العملية، وأن يستفيدوا منها على المستوى الفردي والاجتماعي. حيث بإمكانهم على المستويين الفردي والاجتماعي إبراز المكاسب والأضرار التي تترتب على سلوكياتهم المبنية على العادات القديمة والجديدة، وينبغي أن تتكرر عملية رفع الانتباه لمرات متعددة، فتكرر التفكير والتروي جذه المسائل يقود إلى القناعة وتبنى مفاداتها، وهذا ما تعمله الإعلانات المتكررة عبر وسائل الإعلام والملصقات على الطرقات للعديد من الموضوعات التجارية والسياسية الهادفة إلى اقناع الناس بها، ولعل القرآن الكريم يسعفنا في التدليل على عملية التذكير

المستمر من خلال قوله تعالى: ﴿وَذَكِّرْ فَإِنَّ الذِّكْرَى تَنْفَعُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ (الذاريات: ٥٥). وقوله تعالى: ﴿فَذَكِّرْ إِنَّهَا أَنْتَ مُذَكِّرٌ ﴾ (الغاشية: ٢١). فنحن بحاجة الى رفع مستوى التنبيه بنتائج العادات التي نصدر عنها أثناء موسم الزيارة الأربعينية وخارج نطاق موسم الزيارة زمانياً ومكانياً، وليستعن على المستوى الفردي بتسجيل الشخص أفعاله المتعلقة بالعادات المراد تغييرها في المذكرة اليومية من أجل مراجعة ما صنعه والتذكير بالأهداف المرسومة من قبله. وأما على المستوى الاجتماعي فينبغي الإستعانة بالحملات الإعلامية عبر القنوات الفضائية والمراكز العبادية من مساجد وأضرحة... الخ للتذكير بنفس الأهداف.

ومن جملة أعمال رفع الانتباه ما يكمن في توعية الناس بتدخل (السياق الإختياري) في سيطرة العادات على سلوك الناس. وهنا لا بد من توعية المشاركين في الزيارة الأربعينية على خطورة هذا الأمر فان السياق البيئي يلعب دوراً كبيراً في عملية تغيير السلوك، فلا شك أن بمقدور عملية التروي والموازنة والتأمل أن تعمل بنحو أكثر فاعلية فيها لو انتبهنا الى الدور الذي يلعبه المحيط في تكريس العادات عندنا، وبخاصة حينها نرجع من ممارسة الزيارة ونشتبك مع ما كنا ألفناه وأعتدنا عليه، ولابد أيضاً من استثمار حالة انكسار العادات السلبية المؤقتة بفضل أجواء موسم الزيارة، للتفكير بالإقلاع عنها كما ألمحت بعض الدراسات إلى ضرورة الانتفاع من تغير السياق المكاني المتسبب في كسر العادات والإنطلاق منه في تغيير العادات.

## ٢. نوايا التنفيذ

من الممكن الاستفادة من نتائج بحوث (نوايا التنفيذ) في عملية كسر وتعديل واستبدال العادات عندنا، فالدراسات النفسية المتخصصة هذا المجال تعلق أهمية كبيرة على هذا الجانب. وعليه يتعين على المشاركين في ممارسة زيارة الأربعين المباركة أن يقوموا بتوظيفها في عملية التغيير المنشودة، وذلك من خلال وضع خطة واضحة لتنفيذ السلوكيات الإيجابية، وتجنب السلوكيات السلبية، ويلزم أن تدور الخطة حول: متى، أين، وكيف ينفذ السلوك الجديد، ويفضل أن ينصب العمل على سلوك معين (عادة محددة) وبعد الإنتهاء منها يبدأ بعادة أخرى.

إسلامياً تحظى مسألة توفر الإنسان على خطة معينة تجاه كل عمل يقوم فيه بمكانة رفيعة الى درجة أن المشرع الإسلامي لا يعترف بوجود العمل إذا لم تسبقه نية، فقد ورد عن الإمام على علي الله قال: قال رسول الله الله الله قال: «لا قول إلا بعمل ونية، ولا قول ولا عمل إلا بنية» (العاملي، ١٤١٤، ١: ٤٨).

وعن على بن الحسين الميثلثا قوله: «لا عمل إلا بنية» (العاملي، ١٤١٤،١:٢٦).

وورد عن أبي ذر عن رسول في في وصيته له: «يا أباذر: ليكن لك في كل شيء نية، حتى في النوم والأكل» (العاملي، ١٤١٤، ١: ٤٨).

وورد عن الإمام الصادق الشيخ في وصيته لأحد أصحابه ما يوضح دراسة الخطوات التي ينبغي أن يعتزم عليها الإنسان الملتزم قبل كل عمل، بحيث تكون له رؤية دقيقة عن كل أمر يشرع فيه. قال عليه (وَقِفْ عِنْدَ كُل أمرٍ حتى تَعرِفُ مَدخلَه مِنْ مَحَرَجِهِ قبل أن تَقَعَ فيهِ فَتندَمَ» (الحراني، ١٩٦١: ٢٢٤).

وقال اليسيد مستشهداً بكلام للسيد المسيح عليه ما يحث فيه على تحمل صعوبة الإمتناع عن بعض الأمور من شهوات وصعوبات للظفر بالنتائج الطيبة والمحمودة، ولعل الإمتناع عن مواصلة أداء بعض العادات السلبية ما يدخل ضمن إطار معالجة السلوك المعتاد الذي نحن في صدده. يقول علي «حق أقول لكم إنكم لا تصيبون ما تريدون إلا بترك ما تشتهون، ولا تنالون ما تأملون إلا بالصبر على ما تكرهون» (الحراني، ١٩٦١: .(770

وقد حذرت التوصيات الإسلامية من الإسترسال في الأعمال من دون تدبر الأمور ووضع خطط مسبقة تجاه كل ما نواجهه في الحياة. قال الإمام على عَلَيْكُم: «التدبير قبل العمل يؤمن الندم» (الري شهري، ١٤٢٢، ١٠: ٣٨٦٢: ٣٨٦٢: حرف النون).

وعنه عَلَيْكِم: «من أقلَّ الاستِرسالَ سَلِمَ، مَن أكثَرَ الاستِرسالَ نَدِمَ» (الري شهري، ١٤٢٢، ١٠: ٤٣١٢: ٣٨٦٢: حرف النون).

إلى جانب ما أشرنا إليه، ينبغي الاستفادة أيضاً من نتائج البحوث المختصة في (تنفيذ النوايا) ذات العلاقة بمساعدة تغيير المكان في كسر العادات ولو مؤقتاً، وممارسة زيارة الإربعين المباركة تتيح للمشاركين فرصة تغيير المكان، والابتعاد عن المحيط الذي يتسبب في أداء السلوك المعتاد ما ينتج عنه انكسار للعادات ولو مؤقتاً، وهذا نوع من الإنجاز ينبغي استثهاره وتطويره. وهنا لا بد من تدخل بعض الفرق من المتطوعين الكرام على تنمية هذه الخطط وتسهيل أدائها لعامة المشاركين، وذلك عبر تقديم بعض الخدمات مثل: وضع حاويات النفايات على الطرقات، وضع شاشات متلفزة كبيرة توضح خطورة التدخين، الأكل الغير صحى، عدم الغضب، التسامح، نبذ العنف، والتنبيه على ضرورة وضع خطة سلوكية لبعض العادات الإيجابية وتطبيقها خلال وبعد أيام موسم الزيارة.

ومن الأشياء الهامة التي زودتنا بها الدراسات المتقدمة الذكر أن تنفيذ النوايا يمكن لها أن تطبق من خلال النشاطات الجماعية من قبيل الجمعيات و الأندية والأعضاء المشتركين ضمن شبكات مؤسسات المجتمع المدني، فان تشكيل السلوك الجديد عبر الجماعة يسهل من إمكانية حضوره و تعزيزه، ذلك أن ميزة هذه الإستراتيجية تكمن في أن القيم الجماعية المسيطرة على مجموعة ما تستطيع ان تعزز من صنع الخطة و فاعليتها في حالة تنافس الأهداف، وهذا ما يجعلنا أكثر تفوقاً في تفعيل معطيات تنفيذ النوايا، وذلك بسبب توفرنا على عدد كبير من مؤسسات المواكب والهيئات الحسينية التي تحظى بتجاوب الجمهور الحسيني معها، وتمكنها من تمرير العديد من المفاهيم والعادات الحسنة، ولا تفوتنا الإشارة الى أن الجانب الإيهاني يسهم في تفاعل الناس مع عمليات الترشيد المذكورة، ذلك أن المكاسب المتحققة نتيجة الالتزام بها لا تنحصر في مساحة الحياة الدنيا بل تتجاوز ذلك لتشمل الحياة الأخرى، وهذا ما يشجع الناس على تحمل صعوبات التغيير للسلوك المعتاد.

#### ٣. تغيير الأولوية في الأهداف اللاّ واعية

من الحقائق المؤكدة أن للبيئة الاجتماعية والمادية (الطبيعية) تأثير على سلوكنا، وغالباً ما يعمل هذا التأثير بنحو غير مباشر كما أوضحنا لعملية الترابطات بين المثيرات والإستجابات (م ـ س) وما يصاحبها من سلوك تلقائي. ولا شك أن البيئة الصالحة تعمل على تنشيط السلوك الإيجابي، بل وتتدخل في الحالة الإيهانية برمتها، والعكس صحيح كذلك إلا لمن يستطيع أن يحمى نفسه من تداعيات البيئة السلبية بالاعتاد على الوعي العبادي المكثف، وهذا ما لا يتوفر إلا عند أفراد محدودين من الناس.

ولهذا بالذات وردت العديد من التوصيات الإسلامية التي تحذر من مخاطر تأثيرات البيئة الاجتماعية وحتى البيئة العامة من مدن ومنازل وأماكن تتخذ لمعصية الله، وإن كانت التوصيات نفسها تتحدث عن التأثيرات المباشرة للعوامل البيئية إلا أننا نستطيع توقع المخاطر اللا واعية للعوامل ذاتها. نشير الى بعض التوصيات بنحو سريع خشية الخروج عن مقاصد الدراسة. يقول الله تعالى: ﴿وَقَدْ نَزَّلَ عَلَيْكُمْ فِي الْكِتَابِ أَنْ إِذَا سَمِعْتُمْ آَيَاتِ اللهُ ٱيْكُفَرُ بِهَا وَيُسْتَهْزَأُ بِهَا فَلَا تَقْعُدُوا مَعَهُمْ حَتَّى يَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ إِنَّكُمْ إِذًا مِثْلُهُمْ إِنَّ اللهُ جَامِعُ المُّنَافِقِينَ وَالْكَافِرِينَ فِي جَهَنَّمَ جَمِيعًا ﴾ » (النساء: ١٤٠).

ويقول الله تعالى أيضاً: ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ الَّذِينَ يَخُوضُونَ فِي آيَاتِنَا فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ حَتَّى يَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ وَإِمَّا يُنْسِيَنَّكَ الشَّيْطَانُ فَلَا تَقْعُدْ بَعْدَ الذِّكْرَى مَعَ الْقَوْم الظَّالِينَ ﴾ (الأنعام: ٦٨). وعن الإمام على الله العبد لا تَجلِسوا على مائدة يُشرَبُ عليها الخمرُ، فإن العبد لا يَدري متى يُؤخَذُ» (الري شهري، ١٤٢٢، ٢: ٥٢٥: ٥١٩: حرف الجيم).

وعنه على الله والجلوس في الطرقات» (الري شهري، ١٤٢٢، ٢: ٥١٩: ١٠٥: حرف الجيم).

وعن الإمام الصادق الله فيه ولا يَنبغي للمؤمنِ أن يَجلسَ مَجلِساً يُعصى الله فيه ولا يَقدِر على تغييره» (الري شهري، ١٤٢٢، ٢: ٥٢٢: ٥١٩: حرف الجيم).

وعن الإمام على على الله: «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يقوم مكان ريبة» (الرى شهرى، ١٤٢٢، ٢: ٥١٩: حرف الجيم).

وعن رسول الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه وتقربوا الى الله وتقربوا الله الله وتقربوا الله عليه وتقربوا الله عليه وتقربوا الله عليه وتقربوا الله عليه وتقربوا الله وتقر

قالوا: يا روح الله بهاذا نتحبب الى الله ونتقرب اليه ؟

قال: ببغض أهل المعاصي، وألتمسوا رضي الله بسخطهم.

قالوا: يا روح الله فمن نجالس إذاً ؟

قال: من يذكركم الله رؤيته، ويزيد في عملكم منطقه، ويرغبكم في الآخرة عمله» (الحراني، ١٩٦١: ٣١).

وعن علي بن الحسين عليه إلى الصّالِم الصّالِم الصّالِم (الري شهري، ١٤٢٢، ٢: ٥٢٨: ٥٢٤: حرف الجيم).

وعلى صعيد آخر فقد أشارت بعض النصوص الى الوعي الشديد لأئمة أهل البيت: من الوقوع في شباك العادات، والتنبيه على الوقاية من إفساح المجال الى النفس حتى فيها يتعلق بالأمور المباحة، فقد ورد عن الإمام على عليه " «للّا أُتي بِفالوذَج (نوعٌ من الحَلْوَاءُ تُهَيَّا مِنَ الدَّقِيقِ وَاللَّاءِ وَالعَسَلِ) فوضع قدامه: إنك طيّبُ الرّيحُ حَسن اللون طيب الطعم،

ولكن أكره أن أُعَوِّدَ نفسي ما لم تَعتَد» (الري شهري، ١٤٢٢، ٧، ٢٩١٦: ٣٠٠٣: حرف العن).

وورد أنه: ﴿أَتَي أمير المؤمنين عِلَيْكُم بخوان فالوذج، فوضع بين يديه ونظر إلى صفائه وحُسنه، فوجئ بإصبعه فيه حتى بلغ أسفله، ثم سَلُّها ولم يأخذ منه شيئاً، وتَلَمَّظَ إصبعه وقال: إن الحلال طَيّبٌ وما هو بحرام، ولكني أكره أن أُعوّد نفسي ما لم اعوّدها، ارفعوه عني، فرفعوه» (الري شهري، ١٤٢٢، ٧، ٢٩١٦: ٣٠٠٣: حرف العين).

ومن الجدير مراجعة ما توصل اليه البحث العلمي فيها يتعلق بتنشيط الأهداف المرغوب فيها لكي تغلق الباب في وجه الأهداف الغير مرغوب فيها، ذلك أن الإنسان لا يستطيع أن يقوم بأكثر من فعل واحد في وقت واحد، حيث يمكن توظيف هذه المعطيات في الحياة العامة، كما يمكن الاستفادة منها بأكبر قدر ممكن في أيام موسم الزيارة الأربعينية، من أجل رفع مستوى المشاركين عبادياً وثقافياً، ومساعدتهم في إيقاف ضغط العادات السلوكية عليهم، شريطة أن نلتزم بالدقة في التطبيق وأختيار الوقت المناسب، وبالنسبة الى الوقت المناسب فان زمان الزيارة الأربعينية من أفضل أوقات توجه الناس وتقبلها لمواجهة التغير.

وأما مسألة الدقة فهذا ما يتطلب ورشات عمل مسبقة يديرها جملة من المختصين النفسانيين والاجتماعيين، يتم من خلالها مناقشة الخطط المراد تمريرها، وتهيئة الأدوات التي تعمل على نجاح عملية التطبيق، فقد أكدت الدراسات على إمكانية تطبيق هذه الإستراتيجية على نطاق واسع من الناس، مما يتعين علينا عدم تضييع فرصة حضور مثل هذه الكثافة البشرية من الناس التي يجتذبها حب المبادئ والقيم، وتتطلع الى تهذيب أنفسها، والسير على منهج القادة الربانيين.

كما يمكن تعميم المعطيات ذاتها على جمهور زيارة الأربعين المباركة لتطبيقها بنحو شخصي، وحسب ما يجده الشخص من أولوية في التصدي للعادات المراد كسرها أو إكتسالها.

#### ٨-٧-٨ التوصيات الأخيرة

تعرضنا الى أهمية السلوك المعتاد والى الدور الذي تلعبه العادات في حياتنا بنحو مفصل، وقد أتضح لنا أن الإجابة على سؤال الفصل الرئيس «كيف يحافظ المشارك الكريم في ممارسة زيارة الأربعين المباركة سواء كان زائراً أو كان عاملاً متطوعاً في خدمة الزائرين على مكاسب الزيارة التربوية بعد انتهاء موسم الزيارة» تعتمد على الإلمام بعمليات تشكيل العادات، وفهم آليات الترابطات بين المثيرات والإستجابات، وتدخل كل من البيئة الاجتهاعية والطبيعية بنحو مباشر أو غير مباشر في توجيه السلوك المعتاد، الى جانب تطرقنا الى قسم من التطبيقات والبرامج والتوصيات الدراسية المساعدة على كسر العادات السلبية وإكتساب العادات الإيجابية.

والى جانب ما تقدم، لا بد من إضافة بعض التوصيات الخاصة لغرض معالجة موضوع العادات، وهذه التوصيات مستمدة ـ في بعضها ـ من إرشادات فقهاء المسلمين وعلماء المعرفة الإلهية، حيث درسوا بعمق ودقة جملة من الموضوعات ذات الصلة الشديدة بعمليات صياغة الوعي وتسليطه على محاولة تغيير العادات النفسية والعقلية المعقدة من قبيل: الغفلة، التفكر، الذكر، حضور القلب، الإرادة، العزم، المحاسبة، الموازنة، وغيرها من مسائل حساسة وهامة في معالجة الأمراض العقلية والنفسية، وتقديم الإرشادات المؤثرة في مجالات تقويم النفس ووقايتها. وقد أكّدوا على أن عملية تهذيب السلوك أمر يسير وممكن، وليس بالأمر الخارج عن قدرات الإنسان، ذلك أن الله تعالى لا يأمر بالأمور الغير ممكنة، ولكن الشياطين يوحون الى الناس بأن الأمر مستحيل، ولا شك في أن الأمر عسير على من لا يجتهد في تزكية نفسه، ويتركها دون رعاية وترويض، وقد أشار أحد العلماء المتخصصين في هذا المجال ٢ حينها عالج موضوع حضور القلب في العبادات

وفي المعبود ما يلي: «إن تفريغ القلب من غير الحق يعد من الأمور المهمة،... والسبيل الى تحصيله ميسور وسهل، فمع قدر قليل من الانتباه والمراقبة نستطيع أن ننجزه.

يجب على الإنسان الذي يريد السلوك الى الله من إمساك الخيال فترة من الزمن، وإلجامه عندما يريد أن يتحول من غصن إلى غصن آخر ـ ويتشتت ـ وبعد مضى فترة من المراقبة يُدَجَّن الخيال ويهدأ وتزول عنه حالة التشتت ويصير الخير من عادته ـ والخير عادة ـ فينصرف فارغ البال إلى التوجه نحو الحق والعبادة» (الخميني، ٢٠٠٣، ٥٥٥). وهو في نفس الوقت من الأمور الاختيارية التي تقع تحت سلطة النفس، وبهذا أكتسب الانتباه واليقضة والوعي شرف القيمة الأخلاقية، لأنه لا يأتي بنحو قهري بل هو نابع عن أختيار الإنسان بحيث يمكن له أن يوجهه بوعى الى الأشياء النافعة ويحبسه عن الأشياء التي لا تعود بالخبر عليه.

يلاحظ أن توظيف الجانب الديني في عملية تغيير السلوك يجعل من الآثار الإيجابية المتطلع اليها آثاراً مزدوجة، دنيوية وآخروية، وهذا ما يمنح عملية التغيير شحنات عالية من الوعى والتحريك بخلاف ما لو كان التطلع دنيوياً خالصاً. ولعل فاعلية الجانب الديني أشد تحريكاً عند المؤمنين من التطلع إلى المنافع الدنيوية الخالصة، وبخاصة حينما يكون التحذير في سياق الغفلة وإغراق الإنسان نفسه في الشهوات باللهجة التالية: ﴿ ذَرْهُمْ يَأْكُلُوا وَيَتَمَتَّعُوا وَيُلْهِهِمُ الْأَمَلُ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾ (الحجر: ٣). أو حينها يشير كلام الله ـ عزّ وجل ـ إلى حالة تعطل مراكز الإدراك عند البشر بسبب ابتعادهم عن فطرتهم الأصيلة، وتدنيهم الى أسفل مراتب المخلوقات: ﴿ وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيرًا مِنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ لَهُمْ قُلُوبٌ لَا يَفْقَهُونَ بَهَا وَلَهُمْ أَعْيُنُ لَا يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ آَذَانٌ لَا يَسْمَعُونَ بِهَا أُولَئِكَ كَالْأَنْعَام بَلْ هُمْ أَضَلُّ أُولَئِكَ هُمُ الْغَافِلُونَ ﴾ (الأعراف: ١٧٩). وغير ذلك من الخطابات الواعدة بالعقوبات والخسر ان والنعيم والجنان للغافلين عن الوظيفة العبادية، وللمنتبهين الى أهميتها.

كما ونوصي باستثمار موسم زيارة الأربعين المباركة لإحداث الترابطات والتداعيات بين السلوكيات الحسنة وبين أجواء المناسبة، وبخاصة عند الأطفال والشباب من أجل أن تتركز هذه الإقترانات في أعماق عقولهم، فإن موسم الزيارة الأربعينية يقدم لنا فرصاً نادرة في مجال إكتساب العادات الإيجابية وكسر العادات السلبية، فهو يمثل مصنعاً من مصانع التطبيع على العادات الإيجابية والأخلاق الحسنة، ومصدراً هاماً للتزويد بالصبر والصمود على مقاومة العادات والسلوكيات السلبية.

وينبغي الاهتهام برعاية برامج التربية المذكورة من خلال مراكز متخصصة في هذا الحقل الهام وبالتعاون مع مؤسسات التربية والتعليم والإعلام الملتزم ومراكز الإرشاد الديني التابعة لمؤسسة الحوزة العلمية الشريفة، ومواصلة البحث والدراسات النظرية والميدانية في ذات الموضوع، حيث ينتظرنا عمل كبير على حقل واعد بالمنجزات التنموية البشرية الهائلة.

\* \* \*

# ٩. صيانة ممارسة زيارة الأربعين المباركة

تتعرض كافة المارسات الدينية والاجتماعية والثقافية إلى الترهل والانحراف وسوء الإستخدام، مما يفقدها قيمتها وتأثيرها في الحياة، بخاصة المارسات الجماهيرية التي يصعب السيطرة عليها، وممارسة زيارة الأربعين المباركة لا تشذ عن هذه القاعدة العامة بصفتها واحدة من أبرز المارسات العبادية والاجتماعية الجماهيرية، حيث تدخل عليها ـ نتيجة تطاول الزمن وسعة المشاركة ـ العديد من الأشياء المتعارضة مع مقاصدها المقدسة، والكثير من الأشياء الدخيلة تحدث بحسن نية ـ فنحن لا نتّهم أحداً من عشاق هذه المارسة ومن العاملين على إحيائها مطلقاً. لكنّ النصيحة والتنبيه وتوخى الحذر تجنبًا من الوقوع في الخطأ من الأهمية بمكان كبير.

لهذا سوف نحاول الإشارة إلى أهم العناصر التي يتعين الإلتفات إليها بغية المحافظة على هذه المارسة المباركة نقية وطاهرة وفاعلة. ونبتدأ بـ:

### ٩-١ المحافظة على طابعها العبادي

الأمر الأول: إن أول ما يتبادر إلى الذهن حول العمل على صيانة ممارسة زيارة الأربعين المباركة هو المحافظة على طابعها العبادي، فلا بدّ من تمّحض خطوات المشاركين فيها لله ـ سبحانه وتعالى ـ وأن لا تشوبها شائبة تخدش في سلامتها من قبيل: الرياء، العجب، المفاخرة وسائر الأعمال التي لا يُراد منها التقرب الخالص الى الله عزّ وجّل، مما يتسر ب من خلالها الشيطان، ويتسبب في ضياع العمل وترتب الآثام ـ والعياذ بالله ـ عليه.

إنَّ على الزائرين الكرام وعلى المتشر فين بخدمتهم أن يقبلوا على الله ـ سبحانه وتعالى ـ

بجميع سلوكهم، وأن يعيشوا بقلوبهم حالة الحضور في ساحته المقدسة، لكي يظفروا بالأجر وبلذة التواصل العبادي ويشعروا بالسعادة المطلقة المتأتية عن أداء عبادة الله تعالى.

#### ٩-٢ مراعاة الأحكام الشرعية

الأمر الثاني: نبّه العديد من فقهاء الحوزة العلمية في النجف الأشرف الى ضرورة الالتزام بالواجبات الشرعية وعدم مخالفتها أثناء أداء ممارسة المشاركة في زيارة الأربعين المباركة من قبيل: الصلاة في وقتها، والتوقف عن المشي حينا يرفع الأذان، وعدم ترك العمل الوظيفي للمشاركة في أداء المهارسة دون أخذ الإجازة المسبقة من المسؤولين، حيث يُعدّ مثل هذا العمل مخالفة شرعية، ويترتب عليه تأخير أعهال الناس، والإضرار بمصالحهم وهو أمر تشجبه رسالة الزيارة وثقافتها المباركة. ومن المسائل الحساسة أيضاً الحشمة ومراعاة الحجاب الشرعي بالنسبة إلى الأخوات المؤمنات، وغض البصر بالنسبة إلى الإخوة المؤمنين، فلا يخفى على الجميع إن ممارسة الزيارة والمشي بالرغم من أهميتها العظيمة، وإيهاننا بضرورتها تبقى من الأعهال المندوبة (المستحبة) بينها الأعهال المشار اليها العظيمة، وإيهاننا بضرورتها تبقى من الأعهال المندوبة (المستحبة) بينها الأعمال المشار اليها بالمؤمنين والمؤمنات الكرام أن يغفلوا عن هذه الحقيقة، مما ينعكس على سمعة المهارسة من خلال إلتقاط بعض الأعمال المخالفة للأحكام الشرعية أثناء المشاركة في أداء الزيارة، ونشرها بين بعض الأعمال المخالفة للأحكام الشرعية أثناء المشاركة في أداء الزيارة، ونشرها بين الناس بغية الإساءة وضرب هذه الشعائر المقدسة.

#### ٩-٣ الالتزام بمنطلقاتها الأصيلة

الأمر الثالث: ينبغى التشدّد في الالتزام بمنطلقاتها الأصيلة ومضموناتها الحقيقية، فمن الضروري أن تبقى روح المأساة والمواساة حاضرة في جميع مفاصلها، ذلك أن مشاعر المأساة الحسينية تمثل وقود حركة التصحيح والإستنصار والتغيير الذي كانت ثورة الحسين عليه تستهدفه، وهذا بالذات ما دعا أهل البيت المهلا على توجيه الجماهس المؤمنة الى زيارة مشهد سيد الشهداء السلام بأحاديث فاقت جميع ما ورد في حق مشاهد المعصومين الآخرين للبَيْك، فليس من اللائق ولا من الوفاء لصاحب هذه الذكري أن تتحول الى نزهة أو مجرد ممارسة من ممارسات التمتع وقضاء الوقت أو ميدان من ميادين المباريات الاجتماعية من قبيل المشاركة للحصول على السمعة والتقدير الاجتماعي. وقد تطرقنا الى آداب الزيارة بنحو مفصل في دراستنا ثقافة الزيارة عند أتباع أهل البيت (الساعدي، ٢٠١٥). ونضيف في هذا الموضوع التوصيات الآمرة بالإحساس العميق بالحزن على سيد الشهداء عليه أثناء ممارسة الزيارة حيث جاء في الأبواب المتعلقة بـ (كيف يجب أن يكون زائر الحسين بن على صلوات الله عليهم) التالي:

روى المفضّل بن عمر، قال: «قال: أبو عبد الله عليك تزورونَ خيرٌ مِنْ أن لا تزورونَ، ولا تزورونَ خيرٌ مِنْ أن تزورونَ.

قال: قلت قطعت ظهري. قال: تالله إنّ أحدَكم ليَذهْبَ إلى قَبْرِ أبيهِ كَتْيْباً حزيناً وتأتونه أنتم بالسُّفْرِ! كلا حتى تأتونه شعثاً غبراً» (الشيخ ابن قولويه، ١٣٥٦: ١٣١).

وعن سعد بن عبد الله عن موسى بن صالح بن السندى الجيّال عمن ذكره عن كرام بن عمرو، قال: «قال: أبو عبد الله عليه الله عليه الله عليه الكرام إذا أردت أنت قبر الحسين عليه فزره وأنتَ كئيبٌ حزينٌ شعثٌ مغبرٌ، فإن الحسينَ قُتلَ وهو كئيبٌ حزينٌ شعثٌ مغبرٌ جائعٌ عطشانٌ»

(الشيخ ابن قولويه، ١٣٥٦، ١٣٢).

إن هذه الروايات تريد التأكيد على طابع الحزن في زيارة الحسين عليه والنهى عن تجريدها من طابعها المأساوي عبر الاهتمام بالمظهر الخارجي للإنسان ـ كما تألفه الحياة العامة حينها يقصد أحدنا مكاناً مشهوراً أو يلتقى ببعض الناس ـ حيث يحرص الجميع بأن يكون على هيئة لائقة، مما يستدعي من الآخرين أن يتنافسوا فيما بينهم على الظهور بالشكل الأكثر جاذبيةً، وهذا ما يتسبب في فقدان التركيز على المقاصد الأصيلة من زيارة سيد الشهداء عليه والتفاعل معها إلى درجة البكاء والندب والابتعاد عن كل ما من شأنه التأثير على إضعاف مشاعر الحزن. ومن هنا أيضاً ورد المنع في أكثر من رواية عن استخدام الطّيب والمساحيق التجميلية في زيارة الحسين عليك «ولا تدهن ولا تكتحل» وقد تناولنا الموضوع نفسه في كتاب ثقافة الزيارة حينها مرت بنا فقرة استخدام الطيب كواحدة من مفر دات آداب الزيارة، وذكرنا ما قاله الشيخ المامقاني ـ رحمه الله ـ هناك حيث قال: «ورد الأمر به في زيارة أمير المؤمنين عليه والظاهر جريانه في غبر سيّد الشهداء عليه الشهداء عليه من الأئمّة: لكون استعمال الطيب محبوباً شرعاً، فيناسب حال الزيارة، وأمّا في زيارة الحسين عليه فقد نهى الصادق عليه أبا بصير عنه وعن الادّهان والاكتحال لمن أراد زيارته عليكام، والترك هو المناسب للحزن والكرب المحبوب إظهاره في زيارته عليكام».

إن المراد من هذه التوصيات هو التأكيد على الاهتمام بالحزن والأسى على سيد الشهداء عليه بخاصة أن رواية المفضّل بن عمر أشارت إلى مفردة (السُفْر) وهي حمل الطعام والموائد معهم، كما أن (كرام) الذي يروي قول الصادق عَلَيْكُمْ المتقدم نفسه، روى عنه أنه قال للصادق عَلَيكِم: « جعلت فداك ـ إنّ قوماً يزورون قبر الحسين عَلَيكِم فيطيبون السفر.

قال: فقال لي أبو عبد الله عليكم أما أنهم لو زاروا قبور أمهاتهم وآبائهم ما فعلوا ذلك» (الشيخ ابن قولويه، ١٣٥٦: ١٣٠) وعبارة يطيبون السُّفْر تدل على حمل أصناف الطعام، ما يوحي بطابع تّخيم عليه أجواء التعلل والتمتع بلذائذ الطعام.

مما يعنى أن الإمام كان في صدد حماية مقاصد زيارة الحسين عليه من الانحراف والذوبان والتحول إلى مجرد طقوس أو واحة من واحات الإستجهام بحيث يتزين القادمون إليها ويجلسون على موائد فيها ما لذِّ وطاب، والفرح يغمر وجوههم وكأنهم في مناسبة من مناسبات الأفراح، وهكذا يتناسون ما جرى في تلك البقعة من مأساة، وهذا ما يستتلى افراغ ممارسة الزيارة من زخمها العاطفي ومن قدرتها الفذة على تفجير دوافع الإستنصار وأخذ الثأر لسيد الشهداء علي ال

وهذا ما يتطلب التثقيف وتذكير المهارسين طوال أوقات الزيارة ـ وخارج أوقاتها ـ بمضامين المارسة وشعاراتها ورموزها المقدسة، والتحصن من انحراف أهدافها أو إدخال بعض الطقوس الدنيوية الغير منسجمة مع منطلقاتها الأصيلة.

# ٩-٤ عكس الطابع التقديسي

لعل الحديث عن الطابع المقدّس لزيارة الحسين العلم يعتبر من فضول القول وبداهيته لدى عامة المسلمين فضلاً عن الملتزمين بنهجه وولائه عَلَيْكُ فالحسين عَلَيْكُ قد صرّح الكتاب المبارك بقداسته وتطهيره وقبول عمله ونزول البركة عليه وعلى أهل بيته الطيبين والطاهرين، إلى جانب ما استفاضت به السنة المباركة في المجال ذاته حتى أن كبار الصحابة كانوا يتبركون به وبأهل بيته المِهَاكُ ... بيد أننا نستهدف وجهة أخرى من موضوع التقديس، حيث نحاول أن نضع جمهور الحسين المناه خداماً وزائرين أمام مسؤولياتهم الكبيرة فيها يتعلق باظهار الطابع القدسي لهذه المهارسة المقدسة، وليس من شك أن الالتزام بالأحكام الشرعية وبخاصة في آداب الزيارة وتوصيات المرجعية المباركة كفيل بعكس قدسية المارسة، والبرهنة على أرتفاع المارسين إلى مستوى التعامل مع الجانب (الملكوتي) الذي تستبطنه زيارة الحسين الحسين العلامية الإلهية الغيبية،

ودوره الرسالي والحضاري، ومن دون بذل الجهد في الالتزام المذكور سوف لن نحظى بقابلية الإنفتاح على العالم الملكوتي من تلك المارسة النفيسة، مما يعني مفروغية عدم ظهور السلوك المقدّس لنا أثناء أداء المارسة نفسها، وثمة أمر اخر قد لا يحتاج عكس السلوك المقدّس أثناء ممارسة الزيارة كل ذلك الجهد والفهم العميق، ونقصد بذلك رعاية بعض الجوانب الظاهرية التي تعكس احترام الزائر للمزور عليه والتأكيد على شدة حضور هيبته الروحية في نفوس المتفاعلين مع ممارسة زيارته من قبيل: النظافة والاهتمام بالبيئة وبخاصة في البيئة التي تقام عليها أنشطة المارسة، فليس من الصحيح تصور أن الحرم المطُّهر هو الفضاء المقدِّس فحسب ـ مع أعترافنا بعلو شأن المرقد ووجود العديد من الخصوصيات والأحكام المتعلقة فيه ـ ففي حدود فهمي المتواضع أن الطرق التي أعتاد جمهور الزيارة أن يسلكها للوصول إلى المرقد المطّهر هي كلها بيئة الحسين السِّكم ا مما يحتم علينا الاعتناء بنظافتها وجماليتها نظير ما نعتني بالحرم المبارك، فهذا ما يعمل على تعزيز السلوك المقدّس، ذلك أن الدراسات العلمية تؤكد على الدور الذي يلعبه المحيط المادي في حمل الإنسان على السلوك الإيجابي، حيث أشارت إحدى الدراسات إلى أن ثمة إشارات يحتوى عليها المحيط المادي (البناء، الطرق، التنظيم، الفوضي، الإضاءة، النظافة،...الخ) فلهذه الإشارات تأثير قوي على سلوك الناس وإمكانية توجيهه. فمن الحقائق الخاصة بالسلوك الإنساني أن تبنى الناس لبعض القيم والنظم والأهداف لا يشكل ضماناً بتطبيقهم لتلك السلوكيات. إن تطبيقهم لها يعتمد على بعض الآليات وأهمها ـ حسب رأى بعض الباحثين ـ أن تكون تلك القيم والأهداف عملياً حاضرة بدرجة عالية في عقل المارس في الحظة التي تستدعى العمل فيها. لذلك تلعب الإشارات الموجودة في المحيط المادي دوراً حاسماً، حيث تعمل إما على تنشيط تلك القيم والأهداف أو تعطيلها، وغالباً ما يحدث ذلك دون أن يشعر المرء للأمر، فعلى سبيل المثال حالة الأماكن العامة: المحيط الفوضوي المليئة شوارعه بالأوساخ يعطل القيمة أو المبدأ الداعي إلى المحافظة على النظافة والتنظيم، وعليه فإن المرء الذي يشاهد الأوساخ تغطى

الأماكن سوف لا يكترث في رمى الأوساخ في الشارع (Cialdini et al, 1990). بينها يعمل المحيط المنظم والنظيف على تفعيل مبدأ النظافة، كمن يدخل في متنزه عام فيجده في غاية النظافة والترتيب، فحينها سوف لن يجرأ على رمى الأوساخ في غير الأماكن المخصصة اله (Tiemeijer, Thomas en Prast, 2009).

قد يقللُ البعض من هذه الإشارات التي يطلقها المحيط، ويستقبلها الناس بنحو غير واعى، لكن الدراسات تؤكد على فاعليتها في تنشيط القيم السلوكية والحضارية، بل وأكثر من ذلك، حيث تعمل على القضاء على القيم الإيجابية واستبدالها بقيم سلبية، مثل الانحراف والكسل، والتعامل الإناني المقيت، وذلك من خلال إخضاع الأشياء جميعاً على مبدأ الربح والخسارة حتى فيها يتعلق بالقيم الاجتهاعية العامة من قبيل عدم رمي الأوساخ في الأماكن الغبر مخصصة لها (Lindenberg & Steg, 2007).

من الممكن توظيف مثل هذه المعطيات العلمية في محيط ممارسة الزيارة من أجل مساعدة الزائرين في تعديل سلوكهم الإياني والحضاري، وتنمية الشعور بقداسة المارسة عبر المحافظة على البيئة، والالتزام بمبادىء الصحة والتنظيم، وإحترام الآخرين من خلال تهيئة المحيط المتوفر على الشروط الإيجابية لأداء ممارستهم.

وبعيداً عن كل ذلك، فليس من الآئق أن تكتض تلك الطرقات بالنفايات والرمال، وان تكتسح الأراضي الجرداء معظم المساحات المخصصة للمارسة إلى درجة يتعسر بها أداء نشاطاتها. إن وجود مثل هذه الظواهر السلبية يسيء لقدسية المهارسة، ويقدّم للمراقبين والمهتمين من مختلف بلدان العالم صورة غير حضارية عنها.

وما دمنا قد تطرقنا إلى بعض الظواهر العاملة على تعزيز السلوك التقديسي، يتعين علينا الإشارة إلى مراعاة السكينة والهدوء والانشغال بذكر الله تعالى، واجتناب الضحك بصوت مرتفع، والشجار، والسباق في المشي، وحتى في تقديم الخدمات. إن التأكيد على هذه المسائل وإن بدت للبعض بداهتها وضر ورتها من شأنه أن يعكس قدسية هذه المهارسة المباركة للعالم وليس السعي في الوصول إلى أكبر مائدة طعام أو أكبر صلاة جماعة أو تحطيم الأرقام القياسية الأخرى مع تثميننا وتقديرنا لتلك الأعمال ولا نشك أبداً في نبل منطلقاتها، فالهدف والتحدي والطموح في أن نصل إلى السلوك الذي يعكس قداستنا لهذه المهارسات العظيمة.

## ٩-٥ تنمية ممارسة زيارة الأربعين المباركة

بسبب إنبثاق ممارسة زيارة الأربعين المباركة من قلب الحركة الجماهيرية المؤمنة، وبسبب وقوف الحكومات عبر التأريخ - موقفاً معادياً لها، فقد إقترنت المهارسة ذاتها بالجمهور المؤمن، وتحسّس الجمهور من كل مقاربة للحكومات بقصد تقديم المساعدة والدعم في بعض المراحل التأريخية التي صعد بها عدد من الحكام الذين كانوا يسعون إلى كسب الجمهور المؤمن أو عقد هدنة مؤقتة معه. وهذا ما تسبب في تشنج العلاقة بين الجمهور والحكومات، وقد استمرت العلاقة المتشنجة والمريبة إلى زمن قريب، بل ولازالت آثاره واضحة حتى هذه الأيام، وهذا ما تسبب كذلك بتأخر مشاريع التنمية الهادفة إلى الارتقاء بتقديم الخدمات وتطوير وسائل الراحة للزوار الكرام حتى يتسنى لهم أداء شعائرهم بيسر وانسيابية وسلامة. فمن المفروغ منه إن مشاريع التنمية الاستراتيجية لا تنهض بها إلا مؤسسات الدولة أو المؤسسات الاستثهارية الكبرى.

لذلك سوف ينصب اهتمام معالجتنا هذه ـ في الدرجة الأولى ـ على تدخل الحكومة العراقية المعاصرة في مجالات تنمية ممارسة الزيارة، ومن ثمة التطرق إلى الأعمال التنموية التي تقع على عاتق الجمهور المؤمن نفسه.

### ٩-٦ مشاريع التنمية الحكومية

يتعين على الحكومة العراقية أن تهتم بمهارسة زيارة الأربعين المباركة بها يتناسب مع أهميتها العالمية المتزايدة عاماً بعد عام، وهذا ما يستدعي منها أن تدرجها ضمن أعمالها الإستراتيجية، وخططها الضرورية، وأن لا يقتصر إهتمامها بها من خلال علاقتها بالملف الأمنى فحسب. إن تقديم الحماية للزائرين أمر لا نقاش فيه، ولكن ما تتضمنه هذه المارسة بالنسبة إلى الحكومة وأجهزتها المختلفة أوسع من قضايا الملف الأمني.

إن على الحكومة العراقية أن تعمل بجد ومثابرة على تنمية ممارسة الزيارة، وذلك من خلال دراسة كل ما يدخل في تقديم المساعدة وتسهيل أدائها للزائرين، وهذا ما يفرض عليها إستحداث وزارة خاصة تعنى بشؤون زيارة العتبات المقدسة في العراق، ليتسنى لها التنسيق العالى بين كافة أجهزتها الحكومية حول الموضوع ذاته، ولا يتحقق هذا وذاك ما لم تكن لديها سياسة خاصة، وواضحة في الشأن نفسه، وسوف نتطرق إلى موضوع الوزارة الخاصة بالزيارة بعد الانتهاء من الأعمال التنموية الضرورية في الوقت الحالى.

الملاحظ أن المشاريع الحكومية تكاد أن تكون منعدمة في مجال الزيارة بنحو عام، وزيارة الأربعين المباركة بنحو خاص، بالرغم من أبعادها الحضارية العالمية وخصوصياتها الدينية والقومية، وتوفرها على طاقات هائلة من إشاعة السلام وثقافة التسامح والعطاء داخل المجتمع العراقي الذي هو بأشد الحاجة إلى تلاحم أبنائه وتماسك نسيجه الداخلي، إلى جانب ما تدره على البلد من منافع مالية ضخمة عبر إستقطابها للملايين من الزائرين داخلياً وخارجياً، وعلى المسؤولين العراقيين أن لا ينظروا إلى هذا الحدث الكبير بنظرة ضيقة، كما كانت الحكومات السابقة تنظر اليه كممارسة دينية تختص بها طائفة من طوائف المسلمين، مما كانت تثير حفيظة المسؤولين الذين لا ينتمون إلى الطائفة نفسها،

وقد تعامل معها العديد من المسؤولين ـ كما سلفت الإشارة ـ بعدوانية لإعتقداهم بأنها تمثل خطراً سياسياً على حكوماتهم، أو أن تنمية ممارسة الزيارة تصب في مصلحة جزء ولون وهوية معينة، وهذا ما كانت لا تستسيغه، بل وتحارب حدوثه. إن هذا النمط من التعامل تسبب بهدر كبير في مجالات التنمية والاستثمار للبلد على كافة المستويات وبخاصة مستوى احترام قناعات الإنسان العراقي من خلال احترام مقدساته ورموزه الروحية بغية تعميق روابط الانتهاء للوطن.

ينبغي أن يكون مستوى وعي وحرص وأمانة المسؤولين أرفع من ذلك في المرحلة المعاصرة، نظراً لحاجة المجتمع بل حاجة العالم كله إلى العمل بهذا الاتجاه حيث أن تداعيات ما يحدث في بلد معين لا تقف ـ في الوقت الحاضر ـ على حدود ذلك البلد بل تصل إلى أقصى بلدان العالم، والعراق يحظى ـ نتيجة عدد كبير من العوامل ـ باهتهام كافة دول العالم، يكفي أنه ومنذ عقود من الزمن يتصدر الأخبار العالمية سياسياً وأمنياً. لذلك فإن تصدير بعض جوانب ثقافة الزيارة المباركة الزاخرة بالقيم الإنسانية النبيلة بدلاً من تصدير ثقافة الكراهية التي تجتاح العالم يعتبر من المكاسب الكبيرة لهذا البلد المنكوب وللمجتمع الدولي.

# ١٠. محاور التنمية الحكومية

في الموضوعات التالية، نحاول الإشارة بنحو سريع إلى أهم محاور التنمية التي ينبغي على الحكومة العراقية أن تعمل عليها بغية النهوض بواقع الحدث ذاته وبواقع السياحة الدينية بعامة، والموضوعات هي:

#### ١٠١٠ مشكلة النقل

على الصعيد الداخلي لا توجد مشاريع خاصة في حل مشكلة النقل التي ترهق الزائرين في كل موسم، وتشكل بالنسبة لهم مصدراً من مصادر الإزعاج المزمن، وهذا لا يتعلق بالزائرين داخل العراق فحسب بل حتى بالنسبة إلى الزائرين الوافدين من الدول العالمية، فشركات النقل العالمية تتخوف من تسيير رحلاتها إلى العراق بسبب الظروف الأمنية، وشركات النقل العراقية لا زالت متواضعة الخدمات، ونتيجة هذا الوضع المأزوم، فان الزائرين من خارج العراق مخبرون بين السفر على بعض الشركات العالمية الباهظة الثمن، وبين عدم السفر. لذلك يتطلب التفكير الجاد في وضع الحلول المناسبة في القطاع المتطرق اليه، علماً بأن المنشآت الخاصة في استقبال الرحلات ومنها المطارات غير قادرة على استيعاب حجم الوافدين اليها، وإمكانياتها على مختلف الصعد متواضعة إلى قدر يسيُّ إلى سمعة البلد. مع ملاحظة الاهتمام بتنمية المهارات المهنية التي يجب أن يتوفر عليها منتسبو القطاع النقلي بمختلف درجاتهم الوظيفية نظراً للعلاقة الشديدة بين تحسين الأداء المهني وبين نجاح العمل بنحو عام، وبين عكس أخلاقية الشعب العراقي في احترام ضيوفه الكرام بنحو خاص. وهذا ما ينتج عنه تشجيع حركة السياحة الدينية، وتنمية القطاعات المرتبطة ما فضلاً عن الارتقاء بسمعة البلد، ورفع مستوى احترامه لدى شعوب العالم.

#### ١٠١٠ مشكلة الفندقة

لا توجد مشاريع حكومية واضحة في قطاع بناء الفنادق ـ سواء في كربلاء أو المدن الواقعة على طريقها ـ وقد شاهدنا حجم معاناة الزائرين في العالم الماضي وهذا العام، واستغاثتهم في توفير المساكن لهم، حيث افترشوا شوارع النجف ومدينة كربلاء في أجواء باردة جداً، وجلهم من الزوار القادمين من خارج العراق.

إن قطاع الفندقة الحالي في العراق لا يسد عشرة بالمئة من حجم الحاجة المتزايدة عليه، ولم نلاحظ أية تدخل للدولة العراقية في هذا المجال، ونعني بذلك تدشينها لسلسلة من الفنادق المتمتعة بالمواصفات العالمية أو حتى من الدرجات المتواضعة، كها لم تعمل على تقديم التسهيلات للمستثمرين المحليين والأجانب في المجال نفسه، حيث اشتكى العديد ممن نعرفهم أو سمعنا بهم، من التعقيدات الإدارية وعدم تعاون المسؤولين العراقيين في تشجيع المستثمرين بغية دخول سوق السياحة الدينية، وبخاصة في مجال انشاء المشاريع الفندقية. وبصراحة فإن قانون الاستثمار الحالي لا يلامس حاجة المدن المقدسة، ولا ينظر بشكل مستقل وواضح إلى خصوصية المدن المقدسة، وهذه من المسائل التي تتطلب التفكير الجاد في تقديم الحلول الجذرية لها.

# ١٠١٠ تهيئة الطرق العامة

إن أهم ما يميز ممارسة زيارة الأربعين المباركة هو عنصر (السير على الأقدام) من خلال كل الاتجهات المؤدية إلى مدينة كربلاء المقدسة، وأهم إتجاه هو الطريق الجنوبي الرابط لأغلب محافظات الوسط والجنوب، وذلك أن الثقل الأكبر من المشاركين ينحدرون من

محافظات الوسط والجنوب بسبب الطبيعة الديموغرافية للبلد، وإلى جانب ذلك، فإن جميع القادمين من خارج العراق يفضّلون إبتداء سيرهم من مدينة النجف الأشرف، تيَّمناً بزيارة أمر المؤمنين عليته ولإسباب أمنية وخدمية معروفة، والملاحظ أن الطرق المستخدمة للسير على الأقدام هي نفس الطرق الموضوعة لسير العجلات، فالمشاركون يسبرون بالعادة على الطرق المحاذية لها، ولكن حينها يشتد تدفق المشاركين، ويكتظُّ الطريق المحاذي لطريق سير العجلات يتحول المشاركون لإستخدام الطريق العام، وهذا ما يتسبب بخلق العديد من المشاكل، أهمها سلامة المشاركين، وتعرض حياتهم للخطر بسبب دهس السيارات لهم، وقد شاهدت بعيني حادثاً مؤلماً أدّى إلى موت أحد الزوار على الفور، وذلك أنه كان يسير على الشارع المخصص للعجلات، ولم ينتبه بسبب التعب والإزدحام من السيارة المارة بالرغم من عدم سرعة السيارة.

والمشكلة الأخرى هي عرقلة سير العجلات، بل وتعطيلها حينها تشتد ذروة المارسة، وهذه ليست من الأمور الطبيعية التي تسمح بالسكوت عنها، فالمارسة تمتد لأكثر من أسبوعين، ولك أن تتصور حالة النقل بين أكثر من ستة محافظات على تلك الشاكلة من قطع الطريق وعرقلة انسيابيته، وعليه تعتمد الملايين من الناس، وفيهم المرضى وكبار السن والأطفال، ومن ترتبط أرزاقهم به. ناهيك عن أن الطرق المستخدمة (المحاذية والجانبية) غير صالحة للمشي، حيث تتصف بالوعورة، وغير معبدة، ولا تتوفر على الإضاءة، ومناطق العبور المخصصة، كما لا تتوفر على مناطق استراحة كالتي توضع على الطرق الدولية في كل بلدان العالم، فمن الغريب أن تسير مسافة ٣٠٠ أو ٥٠٠ كيلو متر دون أن تعثر على مصطبة تجلس عليها لتناول الطعام واخذ قسطاً من الراحة، أو مضلة تستضل بها من حرارة الشمس أو زخات المطر، ما عدا ما يوفره المتطوعون من خدمات بالقرب من المدن والقرى، جزاهم الله خيراً.

يُضاف إلى ما تقدم، إن الطريق العام الممتد من الجنوب (البصرة) والمتصل بـ (النجف

وكربلاء) يعد من الطرق الدولية الهامة، وان أدنى مراجعه لواقعه تكفي بمعرفة الإهمال والتقصير في مجال البني التحتية ذات العلاقة الماسة بتحريك عجلة الاقتصاد، وسلامة المواطنين والوافدين إلى البلد، فضلاً عن عكس سمعة الخدمات والعمران للبلد أمام العالم.

إن سلامة أرواح الزوار، وتقديم التسهيلات لهم بغية أداء شعائرهم وفق أرفع مستويات الخدمة المقدمة إلى عشاق الحسين الحسين المعالم مسؤولية تقع على عاتق الدولة العراقية، والجهود المبذولة من قبل المتطوعين (أصحاب المواكب والهيئات) لا يعفى الدولة العراقية من القيام بمسؤولياتها تجاه الزوار، وإتجاه إحتضان هذا الحدث العالمي الذي ينفر د العراق بالتشرف به.

#### ١٠٤ الإسعاف الطبي

من المسائل التي ينبغي على الحكومة العراقية أن تنظر لها بجدية بالغة هي مسألة إسعاف الحالات الحرجة والخطيرة التي يتعرض لها الزوار وبخاصة المشاركون في السير إلى كربلاء المقدسة، فهناك من الحالات التي تتطلب تدخلاً سريعاً، وإلا فإن النتائج سوف تكون خسائراً في الأرواح الطيبة من جمهور عشاق سيد الشهداء عَلَيْكُلام، أو الإصابة بإعاقة، كان من السهل تجنبها لو كانت هناك خطط وتحضيرات مسبقة لإستقبالها ومعالجتها السريعة. إن المفارز الطبية المنتشرة بين مسافات طويلة لا تضطلع بوظيفة الإسعاف الطبي السريع، كما لا تسد الحاجة الطبية التي اعتادت أن تقوم بها من قبيل إجراء بعض الفحوصات الأولية أو تقديم بعض الأدوية والضادات وذلك بسبب قلة العاملين إزاء ذلك الفيضان البشري، وضعف الإمكانيات، وغياب التخطيط والإستعدادات... الخ فنحن بحاجة إلى مستشفيات ميدانية متعددة وبشبكة واسعة من سيارات وطائرات الإسعاف لنقل الحالات الخطيرة إلى المستشفيات الكبرى في البلد، وأن تعيش المؤسسات الصحية في البلد عموماً حالة من أعلى درجات الأنذار، واذا

كان الوضع الحالي لا يسمح بتلبية هذه الحاجة الضرورية فعلى المسؤولين أن يستعينوا بالجهود الخارجية، وذلك من خلال استئجار مستشفيات ميدانية أو فتح جسر جوى لنقل الحالات الخطرة، فقد يتسبب انفجار أو عبوة أو سقوط قذيفة أو تفجر إرهابي لنفسه بقتل المئات من الأشخاص، وقد غصت بالفعل مستشفيات بغداد قبل أعوام (سنة ٢٠٠٥ م) في زيارة شهادة الإمام موسى بن جعفر اليُّها بالضحايا، والكثير منهم ماتوا لأنهم لم يجدوا اسعافاً سريعاً، واحياناً تحدث حالات دهس بسيطة أثناء الطريق، ولكن بسبب تأخر أو عدم وصول الإسعاف بالوقت المناسب، تكون النهاية كارثية بالنسبة إلى المصاب ولذويه، أو ما يحدث من جلطات قلبية ودماغية أو هبوط أو أرتفاع في السكر وفي ضغط الدم أو اختناق تنفسي... وغير ذلك من حالات لا تتطلب إلا تدخلاً بسيطاً من كوادر الإسعاف الطبي لإنقاذ حياة انسان.

## ١٠٥ وزارة زيارة العتبات المقدسة

أثبتت التجارب الطويلة ـ وبخاصة تجربة نظام الحكم الجديد في العراق، ونعني به مرحلة ما بعد سقوط النظام العفلقي ـ أن ثمة حاجة ماسة لظهور وزارة ضمن وزارات الدولة الثابتة تتولى تنظيم شؤون زيارة العتبات المقدسة، والرقى في مستوى الخدمات المقدمة للزوار إلى أرفع درجات الجودة، وتطبيق سياسة الدولة في الشأن ذاته، فالملاحظ أن الدولة لا تمتلك في الوقت الراهن ـ ولا فيما مضى ـ سياسة خاصة فيما يتعلق بشأن الزيارة، وهناك تداخل واسع في المجالات الوظيفية إستتلى تهميش دور ممارسة الزيارة على صعيد التنمية والتخطيط، والتنفيذ، والتعامل مع قضاياها بنحو مستقل يتيح للأجهزة الحكومية بمختلف مستوياتها وأنواعها التنسيق والتعاون معها وإنجاح مهامها وأهدافها المرجوة، كما هو الحال بالنسبة إلى الوزارات الأخرى.

إن إلحاق ملف الزيارة -العتبات المقدسة- بديوان الوقف الشيعي من جهة، وتفويض الوقف الشيعي مزاولة قضايا الملف نفسه إلى أمانة كل عتبة من العتبات المقدسة من جهة ثانية أدّى إلى فقدان الحلقة الهامة في هذا الشأن والمتمثلة بالطابع الرسمي في التعاملات المتعلقة في مسائل التنسيق والتعاون ومنح الإجراءات ذات العلاقة الماسة في أغراض التنمية والتنفيذ الطابع الحكومي الرسمي.

إن العاملين على إحتضان ممارسة الزيارة ـ وهم في الغالب من المنتمين إلى أمانات العتبات المقدسة ـ يشكون كثيراً من عدم تعاون أجهزة الدولة المعنية معهم، وهذا أمر طبيعي بالنسبة إلى تلك الأجهزة والدوائر التي تعمل وفق قوانين وسياسات مرسومة من قبل الوزارات المسؤولة، ولا يمكن الخروج على السياقات المتبعة إلا بظروف طارئة وإستثناءات محدودة، ولكي نقرّب ما نعمل على إيصاله، نذكر مثالاً واقعياً كنّا شاهدين عليه. حيث تقوم العتبة الحسينية المقدسة بتنظيم مهرجان سنوي تحت عنوان ربيع الشهادة، وقبل سنتين طلبوا منّا دعوة بعض الشخصيات الأوربية للمشاركة في المهرجان المذكور، وقد دعونا بعض الشخصيات الأوربية المرموقة، وأقترب الموعد دون صدور الموافقة على منحهم سمة الدخول، وبعد تدخل ووساطة أصدر مكتب رئيس الوزراء أمراً بمنح هؤ لاء المدعوين سمة الدخول، وحينها ذهبنا بالكتاب إلى السفارات العراقية اعتذر كل قنصل من منح سمة الدخول، بحجة أن السياق المتبع يتحدد في أن يتسلم الكتاب من الخارجية العراقية، والخارجية العراقية لم تبد إهتماماً مناسباً في الموضوع ـ لأنه ليس من الموضوعات السياسية على ما أحسب ـ والنتيجة لم ترسل الطلب، وتأخر الأمر مما تسبب في عدم مشاركة الأشخاص المشار إليهم، وقد ترك الموضوع ذاته إنطباعاً سيئاً في نفوسهم، وبالرغم من تقديم الاعتذار والوعود بتصحيح الموقف، فقد فقدنا التواصل معهم خجلاً مما حدث، فهؤلاء الأشخاص مرتبطون بأعمال ويشغلون مناصب هامة، ودخولهم إلى العراق في ظل الأوضاع الأمنية المتردية يُعد مكسباً إعلامياً عالمياً للبلد، ويعكس صورة لوجود الحياة فيه، لكنّ الموظفين المسؤولين في الأجهزة المعنية لا يعنون بمثل هذه الأمور ولا يخرجون عما هو مرسوم لهم من روتينيات وبيوقراطيات قد تجاوزها الزمن، بل ولا تتساوق مع طبيعة الظروف والتحديات التي يمر بها البلد.

على أية حال: هناك العديد من الأمثلة التي كنّا قد تدخلنا للوساطة فيها من أجل تسهيل منح سمة الدخول لبعض الزوار من أتباع أهل البيت: الذين كانوا ينوون زيارة العتبات المقدسة، ولكن لم تنجح أي من الوساطات بسبب إصر ار الموظفين بالعمل وفق الأوامر الصادرة اليهم من الأجهزة التي يعملون ضمن إطاراتها. علماً بأن هناك العديد من الحالات والمواقف الضرورية التي تواجه الزوار ـ سواء كانوا من داخل العراق أو من خارجه ـ تتطلب تدخلاً سريعاً وتعاوناً ذات صيغة رسمية بين أجهزة الدولة المعنية وبين الأمانات العامة للعتبات المقدسة، كما يتطلب الأمر الحالي منح صلاحيات خاصة للأمانات المذكورة، بسبب أن الزوار تتوجه اليها تلقائياً في كل ما يواجهها من مسائل.

لذلك تعتبر عملية إستحداث وزارة خاصة في الشأن المذكور مطلباً حيوياً لجملة من الاعتبارات التي تطرقنا إليها ضمناً، ولا يفوتنا التذكير بأن العراق يتشرف بأضرحة ستة من أئمة أهل البيت: الذين تتجاوز نفوس أتباعهم في العالم إلى قرابة النصف مليار، وهناك العشرات من المزارات والأماكن المقدسة التي تتشوق الملايين من أتباع أهل البيت: لزيارتها، مما يوضح - من جديد - مدى أهمية المطلب المذكور، ذلك أن ظهور وزارة خاصة لديها رسالة محددة، ورؤية واضحة، وأهداف مرسومة، ومهام جادة سوف يتقدم بتنمية أعمال الزيارة، وتقديم أفضل الخدمات لزوار العتبات المقدسة الكرام وصولاً إلى جعل فرصة التشرف بالزيارة ذكري طيبة في قلوب الزوار تحثهم على تكرارها، وتزيد من إرتباطهم العاطفي في العراق.

طبيعياً، إننا لا نتوخى عبر المطالبة بمثل هذه الوزارة سلب الدور الذي تتمتع به العتبات المقدسة، والتدخل بأعمالها بقدر ما نهدف إلى تنمية الواقع العملي لمارسة الزيارة التي يعتبر تدخل الدولة في تنظيم شؤونها وتلبية احتياجاتها من المسائل الضرورية جداً، وهذا ما يسهم بدوره في نجاح أعمال الإدارات المسؤولة على خدمة العتبات المقدسة ذاتها.

# ١١. الجمهور المؤمن وتنمية زيارة الأربعين المباركة

تطرقنا في الموضوعات المتقدمة عن الجهود التي بذلها الجمهور المؤمن في إحياء ممارسة الزيارة بنحو عام، و زيارة الأربعين المباركة بنحو خاص، وأكّدنا على الطاقات التنموية الهائلة، والأعمال الإبداعية المدهشة التي قام ما أتباع أهل البيت المهلل في مجال تأصيل وتوسيع وتطوير ممارسة الزيارة، وبصراحة أن الجمهور المؤمن كان ـ ولا يزال ـ وفياً وسخياً ومبدعاً وعاشقاً ومتألقاً لمارسة الزيارة وبخاصة زيارة الأربعين المباركة، وإليه يرجع الفضل في المحافظة عليها، وإثراء نشاطاتها، وتقديم التضحيات الضخمة في سبيلها، ولا زلنا نتذكر قافلة شهداء إنتفاضة صفر المظفرة في الربع الأخبر من القرن المنصر م حيث خرجت الحشود المؤمنة من مدينة النجف الأشر ف متحدية الآلة العسكرية للنظام البعثي الذي أصدر أوامره بمنع ممارسة زيارة الأربعين المباركة وقتئذ، وقد سدت دبابات النظام الطريق مع تحليق للطائرات العسكرية في مشهد مرعب نظير ما يحدث في سوح المعارك، ولم تأبه الحشود المؤمنة بكل تلك المظاهر العدوانية واللإنسانية وحينها انهمر عليها الرصاص واصطبغت الأرض بالدماء، إزدادوا إندفاعاً وإصر اراً في المضي، تتقدمهم راية كبيرة مكتوب عليها (يدُ الله فوقَ أيديِّم) أدخلت على قلوب جيش النظام الرعب، مما جعلهم ينهزمون نفسياً أمام مسيرة المؤمنين العزّل، ووصلت الحشود المؤمنة إلى كربلاء بالرغم من الحصار المفروض عليها من قبل قوات النظام.

على أية حال: إن الجمهور المؤمن مطالب في البقاء والمحافظة على الالتزام بمهارسة زيارة الأربعين المباركة، وعدم الابتعاد عن مسؤوليته في تبنيها كواحدة من أهم قضاياه الحيوية، وعليه أن لا يرفع يده عنها حتى لو تدخلت الدولة في المشاركة بتنظيمها

وتطويرها، فزيارة الأربعين المباركة من تراث الجمهور المؤمن، ومن منابع طاقاته المعنوية، ومن أرصدته الحضارية، وعناوينه الثقافية التي يعدّ التهاون في التفاعل معها فقداناً لدوره في الحياة الاجتماعية، ونكسة أخلاقية تشير بموت ضميره والعياذ بالله.

لذلك لا بد من الاشتغال في أعمال التنمية الذاتية، والتأسيس لورشات عمل تضطلع بالتخطيط ورسم الإستراتيجيات المتعلقة بتطوير ممارسة الزيارة.

وفيها يلي، نشير إلى أهم الموضوعات التي ينبغي العمل عليها في إطار تنمية ممارسة زيارة الأربعين المباركة بالنسبة إلى الجمهور المؤمن ومؤسساته الشعبية، وأولها:

## ١٠١١ المؤتمر الدولي للمواكب والهيئات الحسينية

تشتد الحاجة إلى إقامة مؤتمر دولي يضم أهم الناشطين المحليين والأقليميين والبلدان الأخرى لدراسة ملفات ممارسة زيارة الأربعين المباركة، وتبادل الأفكار من أجل التنسيق وتنظيم الجهو د فيما بينهم، فقد آن الآوان للتفكير الجاد باتخاذ مثل هذه الخطوة الهامة التي تسجّل غياباً تنظيمياً يؤثر على سمعة وأداء المارسة نفسها، فمن غير المقبول أن تبقى هذه الأعمال الجبارة، وهذا الكم الهائل من المتطوعين، دون أن تشهد إنبثاق رابطة أو منظمة عالمية تنطلق من صميمها بغية العمل على التنسيق والتشاور والتعاون بين الناشطين في إطارها... صحيح أن جميع الجهود المبذولة تصب في إحياء شعائر الزيارة وخدمة الزائرين، لكن التعاون والترابط والتخطيط المشترك ضرورة تفرضها مصلحة المارسة نفسها. وفي تصوري أن التأسيس لمؤتمر دولي من قبل الوسط الناشط في إحياء المارسة عينها، سوف يتقدم أشواطاً في مسارات تنمية ممارسة زيارة الأربعين المباركة، وأنا على يقين بأن الوسط نفسه يتوفر على أصحاب مواهب وكفاءات عالية تستطيع أن تخلق حالةً وواقعاً وأفقاً جديداً من الخدمات والطرائق والأنشطة الهادفة على نشر الثقافة الحسينية، شريطة أن يولد المؤتمر المذكور، وأن تتولى إدارته مجموعة ممن لديهم رغبة حقيقية في

إنجاحه، وشريطة أن ينطلق العاملون في أعمال المؤتمر بنفس الروح الحسينية الشعبية، وأن يبتعدوا عن بروتوكولات وروتينيات المؤتمرات المألوفة، فقد عهدنا العاملين في مجالات الخدمة الحسينية وبخاصة المتطوعين لخدمة زوار الأربعين... أنهم أصحاب عمل وإنتاج وليس أصحاب تنظير وكلام مع إحترامنا للتنظير والكلام ودعوتنا إليهما. ونقترح أن يستظيف المؤتمر شخصيات متخصصة في العمل الاجتماعي والنفسي والإعلامي ومن الشخصيات الحوزوية، وأن لا تكون المشاركة مقتصرة على الشخصيات المحلية، وذلك أن البعد العالمي للمارسة يحتم دعوة أكبر عدد من المشاركين، كما أن طبيعة التلون والتعدد الديني والمذهبي والثقافي الذي لمسناه في السنوات الأخبرة يفرض على العاملين في تنظيم المؤتمر المشار اليه دعوة كل عشاق الحسين وخدّام المارسة من الإخوة المذكورين (المذاهب الإسلامية، والديانات الأخرى، والثقافات البشرية) والعمل معهم سوية لتنمية وتطوير المارسة ذاتها.

### ١ ٢-١ الأعمال الثقافية

تشكّل ممارسة زيارة الأربعين المباركة واحداً من أهم الأحداث الثقافية في العالم، فليس ثمة حدث أو مهرجان ثقافي شعبي في جميع أنحاء العالم يحمل عناصر حدث زيارة الأربعين المباركة الثقافية، ربا ثمة مهر جانات شعبية عالمية تقترب أو تزيد نسبة المشاركة البشرية فيها على زيارة الأربعين المباركة، لكن النسبة البشرية ليست هي كل شيء، حيث يدخل عنصر الوقت ليميز بين حدث ممارسة زيارة الأربعين المباركة وبين سائر الأحداث والمهرجانات والنشاطات العالمية، فلم نعثر على نشاط يستمر أكثر من أسبوعين ليلاً ونهاراً وبدون إنقطاع ولو لساعة واحدة إلى جانب عنصر الجغراقية والمساحة الأرضية التي تجرى عليها فعاليات المارسة، وتنوع هويات وثقافات وأعراق المشتركين، والخدمات التطوعية، وغيرها من العناصر التي تطرقنا اليها بإسهاب في

الموضوعات السالفة، مضافاً إلى مضمون المشاركة الذي يسمو على جميع مضمونات المهر جانات العالمية، فهو من أرفع وأقدس المضمونات الإنسانية حيث يعبّر بأنصع ألوان التعبير عن هموم الإنسانية وركائزها المصيرية من قبيل: الكرامة والعدل والحرية.

لجميع ذلك، ينبغى استثار فرصة الحدث المذكور، وتنمية أنشطته وإثراء مضموناته بها ينسجم مع أهداف الحدث والجهود المبذولة عليه، وأن لا تقف عند حدود تقديم الخدمات للزوار من قبيل الطعام والشراب والسكن والعلاج والنقل...الخ كما هو عليه الوضع الحاضر حيث أن القسم الأكبر من النشاطات تتوزع على الخدمات المذكورة، ولسنا بصدد التقليل من أهميتها فهي من الأعمال المباركة والعظيمة، بيد أننا نؤكد على استثار فرصة الحدث نفسه لتقديم الأعمال والنشاطات الثقافية، فهي من الفرص الثمينة التي لا تعوض، كما أن الحدث هو بالإساس مناسبة ثقافية وموسم ضخم من مواسم التفاعل الثقافي الجماهيري الذي يتوجب مراعاة خصوصياته، وعدم التركيز على العناصر الجانبية وإهمال الأهداف الأساسية.

إن على أصحاب المواكب والهيئات الحسينية المرابطة على إحياء وخدمة ممارسة زيارة الأربعين المباركة أن تخصص جزءً صغيراً من وقتها لتقديم الأعمال الثقافية المنسجمة مع روح المناسبة أو ذات العلاقة الماسة بالشأن العام، من قبيل:

- ١٠٢-١١ إستضافة بعض الرموز الفكرية ـ الحوزوية والأكاديمية ـ لإلقاء المحاضرات العلمية أو للحوار معها في ندوة مفتوحة تتيح للجمهور فرصة النقاش والمداخلة في كل ما يطرح من أفكار و وموضوعات.
- ١١ـ٢ـ٢ إقامة الأمسيات الشعرية الملتزمة والهادفة في الأوقات التي يتوقف بها الزوار للإستراحة، حيث يتفاعل الجمهور الحسيني مع الشعر ويستجيب له بنحو كبير، وهي فرصة مناسبة لتكريم شعراء أهل البيت والإحتفاء بهم.

- ١١ـ٢-٢ إجراء المسابقات الثقافية التي تعتمد على تحفيز المشاركين على القراءة من خلال توزيع الجوائز المعنوية والمادية، حيث نجحت عدة جهات اعتمدت على هذه الطريقة في تمرير العديد من الموضوعات الهامة، واستغلال الوقت في تحصيل المعلومات الجديدة.
- ١١ـ٢ـ١ توزيع المنشورات الضوئية الصغيرة التي تسعى إلى تقديم المعلومة المنتخبة بعناية وحسب أولوية الأهمية وبطرائق مبسطة ومركزة في نفس الوقت، وحبذا لو تخضع تحت أشراف بعض المختصين في صياغة النصوص والإخراج الفني المحترف لإحداث التفاعل في الإقبال عليها.
- ١١ــ١٥ تقديم بعض المواكب الحسينية الكتب كهدية بدلاً من الطعام، حيث لدينا الآلاف من المواكب التي تقدّم الطعام والشراب للزوار، فكم هو جميل لو توفرنا على بعض المواكب التي تعمل على تقديم الكتاب الإسلامي والثقافي إلى الزوار، علمًا إن سعر الكتاب بالجملة لا يتجاوز الخمسة آلاف دينار عراقي، وهو مساوي أو أقل من ثمن وجبة الطعام المقدمة إلى الزائر الواحد، وجذا نكون قد أسهمنا في نشر الوعى والمعرفة والتشجيع على القراءة التي تعانى من انخفاض حاد بمستوياتها في منطقتنا العربية والإسلامية بعامة.
- ١١ـ٢-١ العمل على توثيق ما يقع أثناء الزيارة من حوادث ملفتة وسلوكيات متفردة وبخاصة حصول بعض الكرامات التي يظفر بها الزائرون وخدام سيد الشهداء علي إلى المؤكد أن هذا العمل ـ التوثيق ـ لو أُتيح له أن يرى النور فسوف نتوفر على أرشيف ضخم من المعلومات الهامة والقصص المدهشة، وأتذكر أن أحد المواكب قد إستضافنا قبل ثلاثة سنوات (٢٠١١)، وحدثنا بأنهم إستضافوا ـ قبل ليلة من مجيئنا عندهم ـ مجموعة من الزوار الإيرانيين الذين جاؤوا سيراً على الأقدام

من مدينة أصفهان إلى العراق، قاصدين مدينة كربلاء وقد استغرقت رحلتهم أشهراً، وذلك أن المسافة المقطوعة تبلغ آلاف الكيلو مترات، ولا يفوتنا التذكير بتوثيق قصص الشهداء الذين كانت رحلتهم عرب بمناطق يسيطر عليها الأرهابيون من قبيل أتباع أهل البيت المهلا الساكنين في مدينة الموصل والمدن المجاورة لها، وسامراء وديالي وبغداد وغيرها، حيث كانت تزرع لهم العبوات الناسفة، ويُرمون بالقذائف ويُهاجمون من قبل التكفيريين،... فتحدوا الأرهاب وأنتصر واعليه بنيلهم درجة الشهادة في الآخرة والذكر المحمود في الدنيا، مستجيبين ومُلبّين لنداء داعي الله، حينها استنهض الأمة لنصرته، في رسالته الخالدة التي يقول فيها «من لحق بنا إستشهد، ومن تخلف عنّا لم يدرك الفتح».

إن مثل هذه القصص والحوادث تستحق التوثيق والأرشفة والنشر لتكون علامات مضيئة للإنسانية كافة، كما أنها تعد من المصادر الإساسية لإخراج أعمال درامية كبرة، ففي كل سنة يشهد طريق زوار أربعينية الإمام الحسين عليه قصصاً إنسانية عظيمة، حيكت تفاصيلها وأعتمدت فصولها على الحقيقة والواقع، وليس على الفانتازيا والصناعة، مما يمكن توظيفها عبر أعمال المسرح والسينها والمسلسلات التلفزيونية الهادفة، وهذا ما سوف نلمح اليه بالفقرة التالية.

# ١ ١-٣ الأعمال الفنية

بالرغم من توفر عناصر متعددة لتفعيل الأنشطة الفنية خلال ممارسة زيارة الأربعين المباركة، ونقصد بذلك أثناء عملية السير على الأقدام الممتدة على مساحة واسعة جداً، حيث يمكن توظيف تلك المساحة كمعرض جماهيري مفتوح أو مسرح فني متنقل... علماً إن الأبنية الموجودة بين مدينة النجف وكربلاء على شكل حسينيات ومقرات للمواكب والهيئات تصلح أن تكون صالات واسعة للعرض المسرحي والفني.... أقول بالرغم من توفر ذلك كله لكننا للأسف لم نشهد ظهور مثل هكذا أعمال ولا مبادرات، والغريب أن حدث الزيارة بالرغم من ضخامته واحتوائه على سيل من الغرائب والنوادر والإستثناءات المشبعة بالعاطفة الإنسانية والمواقف النبيلة التي من الممكن أن تحظى بإعجاب عالمي فيها لو قُدّر لها أن تظهر للعالم ويطّلعوا عليها ـ من خلال الإعلام أو الأعمال الفنية .... بالرغم من كل هذا لم تسجّل الكاميرا الفوتوغرافية الفنية حضوراً حِرَفياً متميزاً وسط فضاء ممارسة الزيارة، فضلاً عن إفتتاح معرض فتوغرافي أثناء المارسة، يتيح للزوار التوقف عنده والإستمتاع والتأثر فيه، وهي فرصة لإكتشاف المواهب الفنية، ورعايتها، وتشجيع الفنانين الآخرين لعرض أعمالهم ضمن أعمال هذا الحدث الجماهيري الكبير، دون أن يصطدموا بعراقيل العرض والتسويق والإعلان الذي تحتكره بعض المؤسسات والأسماء الفنية المشهورة، مما يتسبب بموت العديد من المواهب والطاقات الفنية، وعدم الانتفاع منها.

ولا يفوتنا ـ التأكيد مرةً أخرى ـ على توظيف ما يحصل للزوار من تجارب ومواقف في مجال الأعمال الفنية السينمائية والدرامية، فهي تعد ـ بحق ـ مادة فنية رفيعة الحساسية، وذات قيمة إنسانية عظيمة.

ونقترح في السياق ذاته، أن تتنوع الأغراض الفنية التي من المؤمل طرحها بها يتلائم مع تنوع الأغراض الفنية نفسها، سواء أكانت مسرحاً أو فيلماً أو دراما أو لوحةً أو صورةً فو توغر افية أو أعمالاً يدوية أو أي شكل من الأشكال الفنية الملتزمة، وأن لا تقتصر على وحي المناسبة فحسب ـ وأن يُفضّل أن تُعطى الأولؤية للمناسبة ـ بل يتعين عليها أن تنفتح على جميع هموم الإنسان المعاصر، وبخاصة الإنسان المسلم المسكون بالأوجاع والقهر والحيف، لتعكس للعالم إنسانية الفنان المسلم ورساليته المخلصة في الحياة إتجاه الإنسان والطبيعة والوجود.

## ١١.١ الأنشطة الخاصة بالطفولة

تحظى ممارسة زيارة الأربعين المباركة بمشاركة كبيرة للأطفال من كافة المراحل العُمرية ( • إلى ١٤ سنة) حيث يصطحب الكثير من الآباء أبنائهم معهم أثناء مشاركتهم في المارسة نفسها، وهذا أمر طبيعي بالنسبة لمن يعيش أجواء المناسبة وبالتحديد سكَّان المحافظات والمدن التي يستوطنها أتباع أهل البيت الله في العراق. فالملاحظ أن المحافظات المذكورة تفرغ بالكامل من السكان، بسبب حرص أتباع أهل البيت المَهْ على على المشاركة في إحياء المناسبة، علماً بأن السنوات الأخبرة شهدت مشاركة الأطفال القادمين من عدت دول عالمية.

والمؤاخذة التي نعتزم تسجيلها لغرض تنمية المارسة المذكورة تتعلق بإفتقار الأنشطة الموجودة إلى نشاط خاص بالطفولة. إن جميع الأنشطة المتداولة في فضاء حدث الزيارة تستهدف شريحة البالغين وكبار السن، ولا تكاد أن تعثر على نشاط خاص بالطفولة في مختلف فقراتها. في حين إن الحدث المذكورة يمثل فرصة عظيمة للعمل على تقديم بعض الأنشطة المخطط اليها بإحكام في إتجاه تربية الأطفال وتأهيلهم، وإعطائهم جرعات من الوقاية المستقبلية، وإكسابهم بعض الإنطباعات والذكريات الطيبة التي تسكن في ذكرياتهم وتعمل على حب زيارة الأربعين المباركة والتفاعل معها. كم حصل بالنسبة الينا في الصغر ـ حينها كنا نشترك مع أهلنا في المشي إلى سيد الشهداء عليه وأعمارنا لا تتجاوز العاشرة ـ بالرغم من بساطة الأساليب حينئذ، لكنها كانت فاعلة ومؤثرة لمن هو بأعمارنا، حيث كان لسخاء خدمة الحسين عليه عبر تقديم الأطعمة والشراب والكلمات المشجعة دوراً ملحوظاً في تحفيز من هو بعمرنا للتحمس على المشاركة في كل عام، إلى أن بلغنا مرحلة النضج والوعي، فأصبحت لذتنا بالحوافز الروحية والعطاءات الربانية لا تشامها كل حوافز الدنيا ومتعها المادية.

أقول: إن تجمّع مثل هذا الكم الوافر من الأطفال يعتبر مكسباً عظيماً ينبغي استثماره والتعامل معه بمنتهى الحرص والجدية، وأن لا ندع الوقت ـ في كل عام ـ يمرّ دون العمل على الانتفاع منه فيها يتعلق بتقديم البرامج الهادفة للبراعم المؤمنة. وهنا لابد من الإستعانة بالتربويين والنفسانيين والأطباء وكل من له علاقة بعالم الطفولة من تقديم الدراسات والتوجيهات في مجال تنمية الأعمال الخاصة بهذه الشريحة الواعدة.

### ١١ـ٥ الأنشطة النسوية

تقدّم الحديث عن توصيات أهل البيت المَهَ الآمرة في زيارة الإمام الحسين الله الله جال والنساء فهي فرض وعهد على كل مؤمن ومؤمنة، وقد أفرد الشيخ أبن بابويه درحمه الله عنا خاصاً لهذا الموضوع في كتابه الشريف عامل الزيارات ، ومن هذه الروايات ما رواه بسند متصل عن محمّد بن مسلم عن أبي جعفر المَهَ قال: «مُروا شيعَتنا بِزيارَة قَبْرِ الحُسَيْنِ المَهَ فَإِنَّ إِنْيانَهُ مُفْتَرَضُ عَلى كُلِّ مُؤْمِن يَقِرُّ لِلْحُسَيْنِ اللهِ بِالإِمامَةِ مِنَ الله عَزَّ وَجَلَّ» (ابن قولويه، ١٣٥٦هـ: ١٢١).

وعن أمّ سعيد الأحمسيّة عن أبي عبدالله الصادق عَلَيْكِم، قالت: «قال لي: يا أمَّ سَعيد، تَزورينَ قَبْرَ الحُسَيْنِ؟

قالت: قلت: نعم.

فقال لي: زوريهِ، فَإِنَّ زِيارَةَ قَبْرِ الحُسَيْنِ واجِبَةٌ عَلَى الرِّجالِ وَالنِّساءِ» (ابن قولويه، ١٣٥٦هـ: ١٢٢).

وعن عبدالرحمن بن كثير مولى أبي جعفر عليه عن أبي عبدالله عليه قال: «لَوْ أَنَّ أَحَدَكُمْ حَجَّ دَهْرَهُ ثُمَّ لَمُ يَزُرِ الحُسَيْنَ بْنَ عَلِيٍّ عَلَيْهِ لَكَانَ تارِكاً حَقّاً مِنْ حُقوقِ اللهِ وَحُقوقِ رَسُولِ الله؛ لأَنَّ حَقَّ الحُسَيْنِ عَلَيْهِ فَريضَةٌ مِنَ الله واجِبَةٌ عَلى كُلِّ مُسْلِم» (ابن قولویه،

٢٥٣١هـ: ٢٢٢).

وزيارة الأربعين المباركة كواحدة من أكبر الزيارات وأهمها تحظى بمشاركة العنصر النسوى بكثافة عالية، ولعلُّ حضور المرأة المؤمنة في هذه المسيرة الولائية الخالدة يفوق حضور الرجال بالعدد والعمل فضلاً عن مساواتها لهم، وقد سجّلت المرأة المومنة وفائها لعهدها مع إمامها عليه عبر مختلف العصور، وأشدها بطشاً، ولازلت أتذكر أيام الخوف والظلم والإرهاب في حكومة المقبور (صدام) حيث كانت مشاركة الرجل في السير على طريق كربلاء تعنى تعرضه للأذى وربها للإعدام، إلى جانب إجبار أبناء الشيعة على حرب جائرة ضد الجمهورية الإسلامية الإيرانية، وذلك ما أدّى إلى إنحسار نسبة المارسة بالنسبة للعنصر الرجالي، وكادت تتعطّل المارسة لولا تدفق العنصر النسوى في المشاركة، وقد كنت أخرج بصحبة جدتي للسير إلى سيد الشهداء عليه وأنا لم أتجاوز الثانية عشر من العمر، وكان الطريق يومها مزدهاً بالنسوة والأطفال مما أحرج رجال الأمن وأصابهم بالشلل، حيث لم يستطع جلاوزة النظام الصدامي من التعرض لهن أو منعهن، وهذا ما أسهم في مواصلة مسيرة الولاء لسيد الشهداء دون انقطاع في مرحلة تعمد بها أمويون العصر من وأد ثقافة كربلاء ومعاقبة كل من ينتمي اليها.

أقول: إن هذا الحضور الفاعل للنساء المؤمنات في إحياء ممارسة الأربعين يتطلب تنمية الأنشطة الخاصة بهن، واستثار حضورهن بها يعود على رفع مستوى الوعى العبادي والاجتماعي لديهن، فلا زالت الأنشطة النسوية ضعيفة نوعاً ما ـ كما هو حال الأنشطة الرجالية ـ في إتجاه الأعمال الثقافية والتوعوية، بالرغم من مشاطرتها للأعمال الخدمية التي يقوم بها المتطوعون في خدمة الزائرين من أصحاب المواكب والهيئات وغيرهم، فهناك جيش من النساء التي يعملن على تهيئة الطعام وأعمال التنظيف وضيافة النساء في الأجنحة الخاصة بالنساء، ولو لا مساندة المرأة في المجال المذكور لما تمكن المتطوعون من الرجال بمواصلة تقديم الخدمات بالمستوى الذي عليه الآن، لكنّ إقتصار نشاط المرأة على الأعمال الخدمية دون الإنفتاح على الأنشطة الثقافية والتوعوية وحتى الفنية يعتبر خسارة كبيرة وتضييعاً لفرصة لا تُعوض، حيث أشرنا سلفاً أن إستقطاب هكذا حجم من المشاركات والمشاركين ليس بالأمر السهل، وليس بوسع أية منظمة أو دولة تنظيمه ولا يتسنى لها الحصول على مثل هذه الاستجابة الجاهيرية مهما سعت وخططت ونفقت...، مما يضعنا أمام مسؤولية كبيرة، فالناس تأتي صوب شعائرنا، وتتفاعل مع مبادئنا دون أن نعمل على بذل الأموال الطائلة وممارسة الإستراتيجيات التأثيرية من أجل خروجهم ومشاركتهم، كما هي طبيعة الفعاليات الحياتية التي تنفق على الإعلانات المرغبّة لتسويق الأفكار والمشاريع والأطروحات أموالاً وجهوداً ضخمة... إننا بحاجة ـ وخاصة الأخوات المؤمنات ـ إلى تطوير وسائل التفاعل وحتى تقديم الخدمات، وخلق أنهاطاً جديدة في تقديم المعلومة بالنسبة إلى النساء المؤمنات وعلى مختلف الشرائح العمرية للوصول بالوعى النسوي إلى مستوى الطموح المنشود، وإلى ما ينسجم مع أهداف بطلة كربلاء الحوراء زينب التي أتضح من خلال المقابلات والإستجوابات الشفهية لأغلب النساء المشاركات بأنهن يشاركن في السير إلى كربلاء من أجل التأسي ومواساة السيدة زينب٣ وتخليد دورها الرسالي في الحياة، لذلك يصبح من المعيب أن لا تتوفر الأخوات المؤمنات على أنشطة نوعية تثري وعى المرأة المؤمنة وتنهض بواقعها الحياتي.

# ١١.٦ الدور الإعلامي

من البداهة بمكان كبير التطرق إلى أهمية الإعلام ودوره في الحياة وبخاصة الحياة المعاصرة، حيث لم يعد الإعلام مجرد وسيلة من وسائل نقل الأحداث والترويج لها، بل بلغ مرحلة صناعة الأحداث، وخلق السلوكيات الجديدة، وتغيير القناعات الفكرية والذوقية حسب الوجهة التي يخطط لها المهندسون لها، كما واستطاع أن ينتزع لنفسه سلطة خاصة سميت بالسلطة الرابعة ـ في صف السلطة التشريعية والسلطة القضائية والسلطة التنفيذية ـ تكتسب هذه السلطة الإعلامية مكانتها المتميزة من دورها الرقابي في مجريات

القطاعات الخاصة والعامة. ولعلّ في هذا بالذات ما يفسر لنا الاهتهام بل الفيضان العالمي بالتعاطي والانشغال بالقطاع الإعلامي، والأرقام المالية التي يذكرها المعنيون في هذا الحقل ـ سواء أكانت مصر وفات أو أرباحاً ـ تكاد لا تصدق بسبب ضخامتها وفداحتها. ولسنا بصدد الخوض في هذا الحقل الغائر بالحقائق والغرائب بقدر ما نعتزم الإشارة إلى أهمية بعض جوانب الحقل الإعلامي بدراسة ثقافة الزيارة عموماً وزيارة الأربعين المباركة تحديداً، حيث أن كل ما أشرنا اليه من إضاءات وكشوفات وتوصيات يعتمد في توصيله وتفعيله على الأدوات الإعلامية المعاصرة.

ولا بد من التصريح في مستهل حديثنا عن الموضوع الإعلامي بأن مؤسساتنا الإعلامية لم تقُّصر في ما قدمته إلى ثقافة الزيارة من تغطيات وتقارير ومقابلات، ولا يسعنا إلا أن نتقدم لهم بالشكر والتثمين، بيد أن من الضروري الإشارة إلى أن مؤسساتنا الإعلامية لا زالت تسبح في الفضاء المحلى، ولم يتسن لها أختراق الفضاءات العالمية، وهذه من أهم التحديات التي تواجه ثقافة الزيارة المعاصرة. إن الحضور العالمي الذي شهدته ممارسة زيارة الأربعين المباركة يتطلب منا العمل على النهوض باعلامنا إلى مستوى العالمية توصيلاً وصناعة، ومن السذاجة أن ننتظر حضور الإعلام الغربي والعالمي من أجل التعامل والتعاون والتفاعل مع هذه المهرجانات العقائدية الثورية التي تقف منه موقف المناهضة، وحتى لو حضرت بعض القنوات الإعلامية الغربية ـ وبالفعل قد حضرت العديد منها ـ فسوف لن نتوقع منها أن تتعامل بموضوعية وشفافية مع محاور وملفات ثقافة الزيارة، بل ما حصل أنها قد سعت إلى تسطيح الحدث وتوجيهه بوجهات بعيدة عن روحه الحقيقية ومضموناته الأصيلة، حيث حاولت أن تكرس الطابع المذهبي الخاص للمشتركين في ممارسة الزيارة الأربعينية، وأعطاء أنطباع للمتلقى بأنها ثقافة تخص هذه المجموعة من الناس، وهذا أحد أوجه التشويه المنظم للحقائق، حيث بالرغم من إهتامها وإعجابها ونقلها للحدث، تعمل على تقزيم مضموناته الإنسانية العملاقة. إنها مجبورة على نقل الحدث ولو بنحو هامشي لإعتبارات متعددة، وأهمها المحافظة على متلقيها وعدم السماح لهم بتلقي مثل هذه الأخبار من قنوات أخرى، والتشبث بسمعة الموضوعية والالتزام بأخلاق المهنة الإعلامية بالرغم من بعدها ومجانبتها للأخلاق المهنية الشريفة.

من هنا نشدد على السعي الجاد للتخطيط السريع والعمل المكتّف من أجل التوفر على خبرات وطاقات إعلامية باعلى مستويات معايير الكفاءة والجودة العالمية لإيصال رسالة الزيارة إلى العالم. إننا نّشدّد على أن تكون الخبرات ذات معايير عالمية في ما يتعلق بالجودة والكفاءة لأننا ـ مع وافر التقدير ـ لم نشهد خبرات محترفة في أعمال مؤسساتنا الإعلامية المتخصصة في التعامل مع هذا الحدث الهام، والكثير منها أشبه ما تكون عمارستها للعمل الإعلامي بـ (هواية) أو وسيلة من وسائل الكسب وليست (إحترافاً) ونخص بالذكر القيادة والإدارة الإعلامية، فهي دون المستوى المطلوب بدرجات كبيرة، وإذا كان السبب في تقدمهم إلى تلك المناصب هو درجة قربهم أو نزاهتهم واخلاصهم بالنسبة إلى المؤسسات والمنظمات والشخصيات المؤسسة لتلك المؤسسات الإعلامية... فهذا السبب وغيره لا يجدي شيئاً في مجال تطوير عملنا الإعلامي والارتقاء به إلى مستوى عالمية الرسالة الإسلامية وعالمية ثقافة زيارة أهل البيت المياهية...

إن المطلوب في هذا الحقل، هو: (الحرفية) العالية، لأننا نعمل في ميدان ممتلء بالمحترفين ولا مجال للضعف وخوض التجارب معهم، وأما تحقيق النزاهة والالتزام بالأطر والمضمونات الإسلامية فمن الممكن الإستعانة بالرقابة المكثفة لكي تقوم برصد سلوك العاملين وما يقدمون من أعمال في الحقل نفسه.

إن المسؤولية المهنية والأخلاقية تحتم علينا تجاوز عملية المحاباة التي أضرت باعمالنا على كافة الصعد والمستويات، ومنها الحقل الإعلامي الذي لا يزال يحبو في مجال عمله أمام تقدم مذهل للمؤسسات الإعلامية المحلية والإقليمية والعالمية.

# ١١. الملامح الحضارية

نريد بقولنا (الملامح الحضاريّة) مجموعة العناصر الأساسيّة التي تدخل في تهيئة الإنسان بغية تقبّله لشروط التحضّر وصناعة ذاته الإنسانية، العناصر التي تجعل من رؤية الإنسان إلى الحضارة كمفردات سلوك ضروريّة، وخيارات حياتيّة لابديل لها، عناصر تسهم بوجه أو آخر في تعميق الفهم الإنساني إلى القيم الإنسانيَّة نفسها، بكونها ركائز تحمل البناء الحضاري وتمنحها قوّة الترسّخ والصمود، فلاشكّ أنّ هناك مقدّمات تسبق بلوغ المشهد الحضاري المتمثّل بـ (الانتاجيّة والإبداعيّة والسيطرة على مصادر الطبيعة) من خلال ترشيد الفعل الإنساني في توسيع ممارسة الكشف المتواصل عن القوانين التي يمكن توظيفها في مصلحة الإنسان، مع التأكيد على الالتزام الحقيقي بإحياء العامل الأخلاقي ومنحه دوراً محورياً في العملية الحضارية برمتها. هذه المقدّمات هي نفسها العناصر المشار إليها توّاً.

وحتّى نقترب من إيضاح الفكرة نسوق المثال التالي: إنَّ إحدى المؤشّرات الحضاريّة في جغرافيّة معيّنة من جغرافيات العالم هي شيوع حالة النظام في جميع مفاصل الحياة العامّة فوق تلك الجغرافيّة؛ لأنَّ وجود مجتمع متحضرٍّ من دون التوفّر على إنسيابيّة التعامل المنظّم يشبه تصوّر نهر بلا ماء، أو جنّة بلا أشجار.

إنَّ النظام يمثَّل البوابة الرئيسيَّة في الدخول إلى عالم الحضارة، بَيْد أنَّ الشعور والإدراك والتفاعل مع الحقيقة عينها لايأتي عن طريق الوصفات الطبيّة أو المحاكاة الخرساء كما لايولد فجأة.. إنّه خلاصة تجارب حسّيّة ونتائج كلّفت المجتمعات المتحضّرة جهوداً شاقَّة، مكَّنتها فيها بعد للتو صل إلى التلبِّس جذا المبدأ كخيار مصرى وعامل بنَّاء في اتِّجاه الرقى والرفاه من جانب، ومن جانب آخر من أجل لجم فوهة الإهدار والاستنزاف البشرى، والتأكيد بعد ذلك على القيم الأخلاقية التي ترعى الحضارة نفسها من الانحراف والتشوه والزوال.

من الموكّد أنّ ثمّة أشكالاً ثقافيّة لاحصر لها تمثّل أنموذجاً فريداً للشراكة الفاعلة في إنجاز الكسب الحضاري، وأنّ ظاهرة الزيارة عند أتباع أهل البيت ليَهُ عصداق شاخص على أحد أشكال الثقافة الساعية إلى بلوغ المقصد الحضاري في مداه اللامتناهي، وأن أهم ما يميز حركته الحضارية هو إرتكازه على قيم أخلاقية إلهية لا تتقاطع مع القيم الإنسانية المشتركة.

وفيها يلي نعرض لأهمّ الملامح الحضاريّة التي من السهل الوصول إلى كنهها من ممارسة الزيارة وثقافتها الواسعة.

# ١-١٢ الاستفادة من المنجز التاريخي

إِنَّ الإنسان في رحلته نحو الحضارة يواجه تحدّيات شاقّة، لكونها تمثّل رحلة مصريّة تدع الإنسان في مواجهة حقيقيّة مع قدره، وربّا تفضى به إلى الانكسار والضياع والسقوط في مجاهيل الفشل، والذاكرة الإنسانية تحتفظ بالعديد من التجارب الكارثية في المجال عينه. ولهذا يلزمه الاستعانة بتجارب الرحلات السابقة عليه، وبأدلاً، يتوفّرون على خبرات مشهودة في منحنيات المسرة عينها، يلزمه أدلاًّ، يسهِّلون عليه قراءة الدليل الخاصّ بالرحلة، وتحديد مكانه الفعلى على خارطة الحركة التاريخيّة في لحظته المعاصرة، وبأي اتِّجاه ينبغي أن يسير، وكيف يتاح له تفادي المخاطر المحيطة بالمسارات المزمع المرور

إنَّ الإنسان في مشاريعه كافَّة لايبدأ من الصفر، بل يحسن فهم سنن التواصل مع الجهود السابقة عليه، ولهذا برزت الحاجة إلى جهة تمتلك رؤية نافذة في ترجمة حركة التاريخ، ولديها وعي تاريخي عميق للالتصاق مع ركب التعاون الإنساني، والتعامل مع الديناميكيّة التاريخيّة بصفتها وحدة بنائيّة تتغيّر قشرتها الخارجيّة بتغيّر الصرورات الحضاريّة، أمّا ما يدخل في آلياتها الداخليّة (القيميّة) فهي ثابتة ثبوت النوع الإنساني، ولهذا أيضاً كانت الحاجة إلى الانفتاح الواعى لدراسة أبعاد وعناصر المنجز التاريخي، ومراقبة مساره التطوّري بنحو تحدّده استراتيجيّة خاصّة من أجل فهم الواقع الحاضر، والتنبُّؤ العلمي السنني بالمستقبل، ولايتحقّق ذلك إلاّ من خلال التمحور حول قطب الشخصيات الرياديّة التي شاركت في صناعة المنجز التاريخي المذكور.

من المنطقي أنّنا لانقصد بالتمحور الجمود والتوقّف في استيحاء الملابسات والظروف التي طبعت حياتهم فحسب، بل في كونهم مشر وعات حضاريّة جادّة، أسهمت في تقديم قراءات عملية حول الإنسان والحضارة والطبيعة مستمدة من رؤية كونية وتجارب خاصة.

إنَّ تمحورنا حول شخصيّة على بن أبي طالب السِّيكِ العطب من أقطاب الحضارة البارزين، يعنى استلهام تجربة على على الخضارية، حيث لايختلف شخصان في كونه أحد بناة الصرح الحضاري للإنسانيّة جمعاء، وللمسلمين بصورة خاصّة، كما يعني أيضاً المقاربة الجادّة في استدراك إخفاقات الشعوب وقتئذ بالنسبة إلى تأخّرها من الاستجابة له، وهكذا الحال مع تجربة الحسنين والسجّاد والصادقين والكاظم والرضا والجواد والعسكريّين للها ، والاستعداد لتبنّي مشروع الإمام المهدي المرتقب.

إنَّ جميع ذلك يتحقَّق بصورة مباشرة وغير مباشرة عن وعي أو اللا وعي، حينها يقبل الزائر على مرقد من المراقد الطاهرة، حيث يفرض المشهد عليه أن يعيش مراجعة نقديّة تفاعليّة سريعة للماضي المتمثّل بحركة التاريخ الحاضرة، وإن كان هذا النوع من الفهم الرسالي للمنجز التاريخي يفتقر إلى التثقيف والترشيد بالنسبة إلى الزائرين. وهذا ما نأمل معالجته من قِبل المعنيّين، إلاّ أنّ ضربات شعوريّة خفيفة يكاد أن يعترف بآثارها الزائر بكلّ تأكيد، حيث يكفي - في تصوّرنا - أن يعي الزائر أو الموالي مكانة (المزور)، فالوعي بحجم الزائر وخطورة شخصيّته، يعدّ شكلاً من أشكال الوعي بالتاريخ، ومن الحقائق المفروغ منها إنّ الوعي بالتاريخ لايعني الالمام بوقائع التاريخ التي تعنى بتسجيلها المدوّنات المعروفة بكتب التاريخ، وحفظها بقدر ما تعني معرفة الشخصيّات التي منحت التاريخ لونه ولغته وطابعه... الشخصيّات التي أحدثت النقلات النوعيّة في فهم الكون وجوهريّة الحركة التاريخيّة، وأسهمت في إضافات معرفيّة تركت أصداء مدوّية في مجالات العقل الإنساني.

إنّ تحديد الانتهاء القيادي من خلال الالتفاف النابع من الوعي المذكور مسألة في غاية الأهمية، حيث يؤكد الانتهاء ذاته قمّة الإدراك بطبيعة المنجز الحضاري الذي أنتجته القيادات التاريخيّة والإفادة من معطياته في طريق الوصول إلى عتبة الانفتاح على الحضارة بعمقها الأوسع والأشدّ تخلّقاً وتفاعلاً وإبداعاً.

ولاغنى ـ حسب تصوّرنا ـ في مسيرة أيّة أمّة في السعي نحو الحضارة من تشخيص قادتها وتحديد المنجز الذي أفرزته تجاربهم بغية المحافظة عليه ومواصلة التقدّم على ذات الخطوات، وممارسة الزيارة تفتح لنا نافذة كبيرة على رؤية المنجزات الحضارية التي صنعها عظهاء الإسلام وقادته الشرعيين عن وتقدم ـ بالوقت نفسه ـ أدواتاً ضرورية للعمل على مواصلة السير في تفعيل المشاريع الحضارية المنجزة من قبلهم المهم الحضارية تتجسد في أن أول خطوات العمل على مواصلة المشاركة الجادة في مشاريعهم الحضارية تتجسد في إحياء شخصياتهم في الحياة والتفاعل معهم كها لو أنهم لا زالوا على قيد الحياة، وزيارتهم ممثل واحداً من أهم مصاديق الإحياء المذكور.

## ٢ ـ ١ ٢ الانفتاح والتعاون بين الشعوب

إنَّ واحدة من أنصع مؤشِّر ات الوجود الحضاري أو الاعتراف بالكيانات الحضاريّة على سطح الأرض، وفي أي مفصل معيّن من مفاصل التاريخ المتعدّد تتموقع في ملاحظة التنوّع الثقافي البشري والاحتكاك الحيّ بين هويّات وثقافات متنوّعة، واندماجها في صيغة تمنح الجغرافيّة التي يسبحون في فضاءاتها سمة الكينونة الحضاريّة، فحيثها كانت الحضارات كانت إلى جانبها بصمات العيش المتنوّع قديماً وحديثاً، ولاتشذّ عن هذه السنّة تجربة من التجارب المنظورة، حيث لاتوجد أمّة منغلقة على ذاتها، وقد استطاعت تحقيق إنجاز حضاري مطلق، وحتّى لو استطاعت في بعض الأحيان تحقيق إنجاز مذكور، يبقى إنجازاً حضارياً مشوّهاً ومفتقراً للنضوج.

إنَّ الحضارة حصيلة شر اكة إنسانيَّة متعدِّدة، وتبادل للتجارب والإضافات، وهذه من الحقائق التي لاتحتاج إلى تذكير.

فالمنجز يحتاج إلى عقول، والعقول تتوزّع على أصقاع شتّى، ويحتاج بعد هذا وذاك إلى عرض وتبادل منفعي، كي يتحسّس المبدعون والمنجزون بقيمته ممّا يدفع الآخرين إلى تجاوز الحدود التي تمّ التوصّل إليها وعبر التعرّف على مضموناتها، للانطلاق من النتائج المنتهى عندها إلى مستويات أقصى، وهذا ما يحتّم الهجرة إلى مراكز الكشف والاختراع والدوائر التي تخوض غارات البحث العلمي والمحصّلة هي حالة من الاشتباك الإنساني الذي تنصهر به الإلماعات الكشفيّة متناسية جانباً عريضاً من الخصوصيّات الذاتيّة، ومتّحدة مع الهدف الطامح إلى تحقيق الكسب الحضاري.

هذا كله في صفٍّ، وفي صفِّ آخر، فإنّ دراسة مصائر الحضارات والأسباب المؤدّية إلى انهيارها ـ حسب تصوّري ـ له علاقة صميميّة مباشرة في مسألة الانفتاح والتعارف بين الشعوب، حيث غالباً ما تستأثر بعض الأمم بعد تربّعها على قمّة الهرم الحضاري مكتسبات الحضارة على أسوار جغرافيّتها وابتزاز الشعوب الأخرى، ورهن مصائرها، واستلاب حرياتها، والتنكّر لجميع جهودها، ممّا يسهم في زرع الكراهية والتطلّع إلى الشرّ، وعادة ما يتبلور هذا التوجّه في فكر أصولي يرتكز على الدين أو القومية أو بعض الأيديولوجيّات المذهبيّة الداعية إلى الحروب والتصادمات التي تسفر عن تخريب الأسس الحضاريّة، وتأخير حركة المجتمع البشري من بلوغ مبتغاه وتطلّعاته الطموحة في النهضة والرشد والتكامل، وبذلك تنتهي التجربة العمليّة ـ الميدانيّة ـ للتقدم والإزدهار والرفاه وتؤول إلى البدائية والجاهلية.

إنّ انفتاح الشعوب على بعضها، وفسح فرص التعايش والاحتكاك يقلّص إلى حدٍّ كبير من الأخطار الملمّح إليها، ويدفع باتجاه الشعور بالمصير المشترك للنوع الإنساني الذي يواجه أخطاراً ومشاكلاً وتحديات متعددة، لا يمكن معالجتها إلا بالعمل المشترك كأسرة واحدة تعيش على الأرض.

وفي هذا السياق يمكن الاستشهاد بتجربة الجاليات الإسلاميّة في الغرب، حيث يلاحظ أنّ المهاجرين المسلمين أصبحوا ينظرون إلى المجتمعات الغربيّة التي يستوطنونها وكأتّها أوطانهم الأصليّة، ويدافعون عن قيمها ومبادئها، واشتركوا بجديّة فائقة في بناء تلك المجتمعات الغربيّة وتطوير مؤسساتها، حيث لا يوجد قطاع من القطاعات أو مؤسسة من المؤسسات دون أن يكون لأبناء المسلمين حضور متميز، وما كان ذلك ليحدث لولا إدراك أصحاب الرأي والشرائح الواعية من شعوب تلك البلدان الأصلانية بأهمية الإنفتاح والتعايش الحضاري المتبلور عبر تقديم فرص المشاركة والمساهمة للمهاجرين من الحضارات الأخرى إليها، وإن كانت تطبيقات برنامج المشاركة والمساهمة لم تصل إلى المستوى المطلوب بسبب الأصوات والأعمال الواضحة والمتسترة للعنصرية.

ولعلّ القارئ يتساءل ـ وهو محقّ في تساؤله ـ عن صلة الحديث الآنف بموضوع ثقافة

الزيارة؟ والتأمّل في بواطنها.

في الواقع إنَّ معاينة المارسة والتأمّل في بواطنها من الزاوية النقديّة يكشف عن علاقة جدّية بين ما تقدّم وموضوع ثقافة الزيارة؛ وذلك لسبب دقيق الخصوصيّة، يتحدّد في انفتاح مراكز العتبات المقدّسة على أُمم وشعوب تنتشر على امتداد انتشار الإنسان في الأرض، تقصد هذه العتبات في مواسم ثابتة وعلى مدار أيّام السنة، وربّما يتصوّر البعض أنَّ الأُمم والشعوب تنتمي إلى هويّة وثقافة واحدة، وهي الثقافة والهويّة الإسلاميّة. وهذا محض توهم خاطئ، فالوافدون على زيارة عتبات أهل البيت المهلا لاينحصر ون بالمسلمين فحسب، وإنَّما تقصدها أجناس مختلفة لاتربطها علاقة خاصَّة بالإسلام، وإنَّما جذمها حبّ المعرفة وهواية الوقوف على الآثار والمعالم الحضاريّة والإنسانيّة، وحتّى لو اقتصرت المسألة على الأُمم والشعوب الإسلاميّة، فهذا وحده كاف في تنمية الرغبة في الانفتاح والتعايش والاحتكاك، فإن هذه الأُمم والشعوب تنحدر عن موروثات إنسانيّة خاصّة، مضافاً إلى الثقافة الإسلاميّة العامّة، وممارسة ثقافة الزيارة تتيح لمختلف الأعراق والهويات والثقافات فرصة الإلتقاء والتعارف والحوار، بيد أن هذه المفاهيم الثلاثة (الإلتقاء والتعارف والحوار) تتميز دلالاتها عما هو مألوف عليه في الأدبيات والانشغالات الخاصة، ف (الإلتقاء) عند العتبات المقدسة هو في ـ حقيقته ـ لقاء مبادئ وأرواح عشقت الحق والعدل والخبر فتعلقت بالأبواب المنفتحة عليه. و (التعارف) أكبر من أن يكون تبادل للبطاقات الشخصية أو ملفات السبرة الذاتية أو لمحة عن حياة الشخص (Profile)...، إنه مفهوم قرآني يهدف إلى التسامي والتنافس للوصول إلى أرفع مستويات التهذيب التقوائي (لتعارفوا أن أكرمكم عند الله أتقاكم). والحوار يحوم على التعاضد والتعاون والتواصى بالحق والصبر، وعرض قضايا الأمة المصيرية على منهج أهل البيت الله من أجل تشخيص الوضع وحالاته الملتبسة والعمل على علاجه أو توخى الأمراض والمزالق المحتملة. إن مراكز العتبات المقدسة تمثل فضاء يجتمع تحته جميع المؤمنين الذين يشتركون في وحدة المبدأ ووحدة الهدف ليمدوا جسور الترابط فيها بينهم وليعززوا قوة إيهانهم بها يقتنعون فيه وما يعيشون همومه من مبادئ رسالية، وذلك أنهم يشكلون كياناً واحداً مهما ابتعدت بهم المسافات وتعددت اللغات وأختلفت الهويات.

وهي بعد هذا وذاك، محطة إنسانية يقف عندها كل من ينتصر للقيم الروحية ويّقدّس أصحابها والمضحين من أجلها. محطة تقربك ممن تشترك معهم في النوع والتوجه والحلم بغض النظر عن الاختلافات والتشوهات المشار اليها، مما يسهم في نبذ الكره المتأتى عن الانغلاق والجهل وتقديس الذات.

#### ٣-١٢ الإحتفاء بالشهيد والشهادة

لا أحسب أنَّ ثقافة من ثقافات العالم بأسره احتفت بمفهوم الشهادة وشخصيّة الشهيد نظير احتفاء الثقافة الإسلاميّة بها، وبخاصّة ثقافة أهل البيت المهلل التي نمت وتجذرت بعطاء الدم الطاهر الذي أريق من أجل المحافظة على القيم الربانية عبر قرون متعددة، فلقد تعامل فكر أهل البيت المَهَاك مع الشهيد تعاملاً مغايراً للتعاملات المألوفة.

إنَّ أقصى ما وصل إليه الفكر الإنساني في تعامله مع الشهيد كقيمة من القيم الإنسانيَّة العليا، يتحدّد بالتكريم الكبير له، وإقامة النُّصب التذكاريّة على مفترق الطرق وفي المتاحف الوطنيّة، والإشادة بمنجزاته في كلّ مناسبة ترتبط به، وما عدا هذه المكافآت التكريميَّة، فليس هناك ما يمكن تسجيله أبداً، بَيْد أنَّ الثقافة الإسلاميَّة طرحت فهمَّا آخراً في سياق الاحتفاء بالشهيد حينها اعتبرت أنَّ الشهيد يتمتّع بالحضور والحياة والفاعليّة، وأنّه لم يغب ولم ينقطع ولم يبتعد عن سجال الحاضر والواقع والمعاصرة مهما تمدّدت الحياة، وهذه واحدة من المعطيات الفذّة التي تفرّدت بها الرؤية الإسلاميّة.

إنّ القرآن الكريم يقول:

عمران: ١٦٩)، وفي آية أخرى ينهى الله سبحانه وتعالى عن تسمية الشهداء بالأموات: ﴿ وَلَا تَقُولُوا لَمِنْ يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللهُ أَمْوَاتُ بَلْ أَحْيَاءٌ وَلَكِنْ لَا تَشْعُرُونَ ﴾ (البقرة: ١٥٤).

إنّ رؤية الشهيد وفق هذا الفهم الخاصّ تنحو منحى مبتكراً فاعلاً يضع الشهيد موضع الشاهد على حركة المجتمع في ماضيه وحاضره ومستقبله، والمختبر الصحّي الذي يُعرف من خلاله حالة المجتمع ودرجة مرضه من تعافيه، حركته من سكونه، كدحه من تكاسله... الخ.

والزيارة في الواقع تجسيد لهذه الرؤية الجديدة في فهم مسألة الشهيد ودوره في الأمّة. تقول إحدى فقرات الزيارة مخاطبة أمير المؤمنين عليكان

«وَأَشْهَدُ يا مَوالِيَّ أَنَّكُمْ تَسْمَعونَ كَلامي، وَتَرَوْنَ مَقامي، وَتَعْرفونَ مَكاني، وَتَرُدّونَ سَلامي، وَأَنَّكُمْ حُجَجُ الله البالِغَةُ، وَنِعَمَهُ السّابِغَةُ» (المشهدي، ١٤١٩ هـ: ٢٥٢).

فالملاحظ أنَّ الزائر يصدر عن قناعة راسخة بحياة الأئمّة المبيِّك ومراقبتهم للوضع الخاصّ والعامّ، فهو لا يتعامل مع أموات أو رموز غائبة بل مع شخصيات قيادية حاضرة وفاعلة وموجهة حسب عقيدته الإيمانية.

بل إنَّ طبيعة ممارسة الزيارة بأسرها تنطق بإيهان الزائر في مسألة حضور الأئمّة وشاهديّتهم على الأمّة، فالآداب المرسومة، والنصوص الحواريّة، والمشاعر الملموسة... آليات تفيد بجميع ما تمّت الإشارة إليه. والمدهش أنّ ممارسة الزيارة تمنح شهداء أتباع أهل البيت المَهَلِدُ وأنصارهم في هذه المفصليّة، الاعتبارات نفسها، حيث وردت العديد من النصوص في زيارة أنصار الحسين عليه الكاشفة على الدلالات المذكورة.

تقول إحدى الزيارات:

«السَّلاَمُ عَلَيْكُمْ أَيُّهَا الصِّدِّيقونَ، السَّلاَمُ عَلَيْكُمْ أَيُّهَا الشُّهَداءُ الصَّابِرونَ. أَشْهَدُ أَنَّكُمْ جَاهُدْتُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ، وَضَبَرْتُمْ عَلَى الأَذَى فِي جَنْبِ اللهِ، وَنَصَحْتُمْ لله وَلِرَسُولِهِ حَتّى أَتَاكُمُ اللهُ عَنِ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنِ اللهُ عَنِ اللهُ عَنِ اللهُ عَنِ اللهُ عَنِ اللهُ عَنِ اللهُ عَنْ اللهُ عَالَمُ اللهُ عَنْ عَنْ اللهُ عَنْ عَنْ اللهُ عَنْ عَنْ اللهُ عَنْ عَلَا اللّهُ اللهُ عَنْ عَلْ اللهُ عَنْ عَلَا اللّهُ عَنْ عَلْ اللهُ عَنْ عَلْ اللهُ عَنْ عَلَى اللهُ عَنْ عَلَا اللهُ عَلَا اللّهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ عَلْ عَلْمُ عَلَيْ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ اللهُ عَلَالُهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَا عَالِمُ عَلَى اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ اللهُ عَلَا اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

وفي نصّ آخر يخاطب أنصار أبي عبدالله الحسين علي الذين يمثّلون سادات الشهداء وذروات الوعي الإياني: «السَّلامُ عَلَيْكُمْ أَيُّهَا الرَّبّانِيّونَ، أَنْتُمْ لَنا فَرَطٌ وَسَلَفٌ، وَنَحْنُ لَكُمْ أَتْباعٌ وَأَنْصارٌ. أَشْهَدُ أَنَّكُمْ أَنْصارُ الله كَما قالَ اللهُ تَبارَكَ وَتَعالَى في كِتابِهِ: ﴿وَكَأَيِّنْ مِنْ نَبِي قَاتَلَ مَعَهُ رِبِّيُّونَ كَثِيرٌ فَهَا وَهَنُوا لِمَا أَصَابَهُمْ فِي سَبِيلِ الله وَمَا ضَعُفُوا وَمَا اسْتَكَانُوا ﴾ نَبِي قَاتَلَ مَعَهُ رِبِّيُّونَ كَثِيرٌ فَهَا وَهَنُوا لِمَا أَصَابَهُمْ فِي سَبِيلِ الله وَمَا ضَعُفُوا وَمَا اسْتَكَانُوا ﴾ (آل عمران: ١٤٦). فَها وَهَنْتُمْ وَما ضَعُفْتُمْ وَما اسْتَكَنْتُمْ حَتّى لَقيتُمُ الله عَلَى سَبيلِ الحَقِّ وَنُصْرَةِ كَلَمِةِ الله التَّامَّةِ، صَلَّى الله عَلى أَرُوا حِكُمْ وَأَبْدانِكُمْ وَسَلَّمَ تَسْليهاً...

أَنْتُمْ سادَةُ الشُّهَداءِ في الدُّنْيا وَالاْخِرَةِ. أَنْتُمْ السّابِقونَ وَالمُهاجِرونَ وَالاَنْصارُ» (ابن قولويه القمي، ١٣٥٦هـ: ٢٠٤).

ولا تسمح مساحة البحث بدراسة المفردات والدلالات الفكريّة التي تضمّنتها فقرات الزيارة، فهي مفردات غائرة في أقصى مديات التفرّد والجدّة والإثارة.

إنّ النصوص المتقدّمة تشكّل تجسيداً حقيقياً للرؤية الإسلاميّة الخاصّة في التفاعل مع مفهوم الشهيد والشهادة، بل أنّ ثقافة الزيارة أساساً تعدّ تعبيراً كاشفاً عن التعامل الإسلامي المغاير لجميع الثقافات العالميّة التي لم تنجح في تفعيل دور الشهيد بعد رحلته عن الحياة الماديّة، وإشعار المجتمع بحضوره وشاهديّته ومعطياته...

### ٤.١٢ خصوصيّات السلوك الحضاري

تمتاز ممارسة الزيارة بجملة من الشعارات والخصوصيّات التي تسمها بلون يفردها عن سائر ألوان المارسات الجماهريّة والشعائرية الماثلة، وذلك من قبيل:

#### ١٢ـ٥ سلميّة الحركة

تقدّم أنّ أحد أهمّ أبعاد ظاهرة الزيارة تتمحور في طابع سياسي هادف وذات مضامين أحتجاجية تغييرية ثورية ملتزمة، بَيْد أنَّ الطابع نفسه يفترق عن النشاطات الاحتجاجيّة المألوفة، وسلميّة المارسة أنصع مصاديق الخصوصيّات المشار إليها آنفاً.

فالملاحظ أنَّ أغلبيَّة التظاهرات العريضة تنحو منحى ذا صبغة عدوانيَّة، وغالباً ما يتقهقر العقل و تنحسر لغة المنطق تاركة الميدان لعربدات العاطفة الغبر مسؤولة، فتتحوّل فجأة حكمة الكلمة والسلوك وطهارة العاطفة إلى تيّار من العنف وزوابع من الصخب الذي يقدّم إساءة للاتِّجاه الصادرة عنه هذه التظاهرة أو تلك من خلال الإخلال بالأمن وانتهاك الحقوق العامّة وإشاعة الفوضي، وهذا ما لايلتقي مع أبسط مبادئ الحضارة والنظام.

إنَّ المتابع لمارسة الزيارة الموسميَّة الحاشدة يتَّفق مع تسجيل هذه الخصوصيّة الواضحة، فبالرغم من وجود الكثير من الضغوطات والأزمات التي يتعرّض لها الإنسان الشيعي، وبالرغم كذلك من ثورية المارسة الزياراتية، إلا أنَّه يحتفظ بتوازنه، ويؤدَّى ممارساته بصورة سلميّة تماماً، علماً أنّ السلطات في جميع العصور تتعمد استفزازه أثناء تأدية ممارسته، ولاحصر لأنواع الاستفزازات، حيث بلغ الأمر بهم في عهد طاغية العراق البائد أن يعتقلوا أثناء الزيارة العديد من الزوّار والاعتداء عليهم بالكلمة الهابطة واليد

الآثمة، مضافاً إلى قطع تيّار الكهرباء والماء وغيرها من أشكال التعسّف والاضطهاد، ومع كل ذلك فقد بقى الإنسان الشيعي مسالمًا في أداء ممارسة الزيارة معتبراً أن ما يتعرض اليه من عدوان جزءً من تحمل المسؤولية الولائية لأهل البيت لَيَبُكُ.

### ٦-١٢ نظاميّة الأداء

لاتزال مسألة انسيابيّة الأداء مع العلم المسبق بضخامة الجمهور الزاحف إلى العتبات المقدّسة في الزيارات الخاصّة، والذي يصل حسب تقارير وكالات الأخبار العالميّة إلى خمسة عشر أو عشرين مليون زائر في زيارة موسميّة واحدة، مثل زيارة الأربعين المباركة،... موضوعاً مثيراً للدهشة والاستغراب.

إنَّ الزوّار يقدمون إلى مدن غير مؤهّلة البتّة لإستقبال مثل هذه الأعداد، حيث شوارعها وأزقّتها ومقرّرات إقامة الزائرين في فنادق ومساجد أو غيره من الخدمات العامّة كمواقف خاصّة بالسيّارات ومستشفيات تكاد جميعها أن تكون منعدمة، وحتّى أروقة العتبات المقدّسة نفسها لاتتسع إلا لأعداد بسيطة لاتنسجم مع الحشود المتدفّقة إليها، وبالرغم من ذلك كلَّه أنَّ المارسين يؤدُّون أعمالهم ويذهبون دون أن تشهد الأمكنة المقدّسة أيّة مفارقات أو حوادث، ودون أن تتدخّل الدولة في تنظيم الحشود الزاحفة.

ومن الجدير بالإشارة إلى ما حدث بعد سقوط نظام البعث في العراق، حيث قدم إلى زيارة الحسين عليه في (الأربعينية) أكثر من خمسة ملايين زائر، حسب إحصاءات وكالات الأنباء الغربيّة، في حين أنّ العراق في تلك السنة لم يعهد وجود سلطة تحكمهُ إلاّ قوات الاحتلال، ومع ذلك لم تحصل أيّة مشاكل تنظيميّة أو أمنيّة أو مؤنيّة، مقارنةً بما يحصل في العديد من المارسات الشعبيّة من اضطرابات أو تعثرات سواء أكان ذلك في العراق أو في الدول الأخرى، فلقد عاش كاتب هذه السطور ـ ولايزال ـ في إحدى عواصم العالم الغربي المشهورة بالنظام والرتابة والتحضّر، إلاّ أنّهم يعيشون في معضلة لايهتدون

إلى حلُّها تكلُّفهم مبالغاً وخسائراً وجهوداً مذهلة، وتستنفر من أجلها أجهزة الأمن والدولة، وهي مسألة المشجّعين الرياضيّين لأندية كرة القدم وبخاصة حينها يحضرون لمؤازرة أنديتهم حينها تقام مباراة كرة القدم والتي تنتهي إلى خسارة إحدى الفرق حيث يتحول المشهد إلى حالة من الشغب والفوضى والتجاوزات القانونيّة وتخريب الأماكن العامة والخاصة حتّى ليخيّل للمشاهد أنّه يعيش في حاضرة من حواضر القرون الوسطى أو أحد محتمعات الغاب.

لجميع ذلك، يحق القول: إن الانضباط الذي يسود سلوك الزائرين في أداء ممارسة الزيارة يُعد ـ بحق ـ أحد المواضيع والظواهر التي ينبغي الافتخار بها والاستفادة منها في تعديل السلوك العام، فمن النادر أن نلمح ثمة من يتجاوز على الآخر أو يتسبب بعرقلة أداء الآخرين أو ينتهك توجيهات المسؤولين... إن الحشود المليونية الزائرة تمارس أداء طقوسها الدينية والاجتماعية بنظام عفوي وبانسيابية مذهلة.

### ٧-١٢ موضوعيّة المقصد

إنَّ سلامة المقصد وخلوص النيّة من كلِّ شائبة ذاتيّة ودنيويّة مقيتة لمن ألصق خصوصيَّات المهارسة الزياراتيَّة، وهذا ما لايختلف عليه اثنان مع الإقرار المسبق بأنَّ معرفة النوايا والسرائر من خصوصيّات الله سبحانه وتعالى، لكنّ آثار الإخلاص ملحوظة وواضحة للعيان، فلنا أن نتساءل عن السبب الرئيس الذي يدعو هذه الجماهير وبظروف تشكّل تحدّياً للذات وللآخر وللطبيعة أحياناً، حيث قساوة المناخ وغيرها من المعوّقات؟

كما لنا أن نتساءل أيضاً عن الجهة التي تسيّر الحملات والإعلانات والتشجيع عليها ولها وغير ذلك من الأمور؟

في حين أنّ هناك من الجهات والأحزاب التي تبذل أموالاً طائلة من أجل إحداث

مظاهرة بسيطة تلفت ما الأنظار، ولاتو فّق لذلك.

لاشكُّ أن نظافة المطلب وصدق المشاعر هو الباعث الحقيقي وراء هذا التجمهر الإيهاني الضخم، الذي يشدُّه حبِّ الله عزَّ وجلَّ وتجذبه أشواقه الملتهبة من خلال اتَّخاذ الوسيلة إليه، وهم أولياء الله اليَهُ الذين طهّرهم من كلّ رجس، وهذا ما يلتقي مع بعض التوجّهات الإنسانيّة الخالصة، التي تنطلق في مواقفها من منطلقات موضوعيّة بحتة لاتشوبها شائبة ذاتيّة، وإنّما هدفها خدمة المصلحة العامّة، والوفاء للجهود الخبرة التي يبذلها بعض الأفراد والجماعات من أجل المبادئ السامية والدفاع عن حقوق الإنسان، وهذا وغبره من العوامل ما يحمل زائري العتبات المقدسة لإحياء ممارسة الزيارة فهم يصدرون عن مقاصد موضوعية خالصة تنشد تكريم هذه الشخصيات الربانية العظيمة والاعتراف بفضلها على المسلمين والبشرية كافة.

ولهذا بالذات يمكن تفسير قسم من النجاحات البشريّة التي لاصلة لها مع الثقافة الدينيّة على صعيد التنظيم والإدارة وتحقيق بعض المشاريع الإنسانية، ولذلك ألحقنا الموضوع أعلاه ضمن موضوعات الملامح الحضاريّة، فكلما تجرد العمل عن الاعتبارات الذاتية وتوجه نحو المقاصد الحقيقية كلمًا أكتسب العمل قيمة النجاح والخلود، وكلمًّا تقدمت الأعمال خطوة إيجابية في اتجاه تشييد الحضارة الإنسانية الفاضلة.

# ٨-١٢ الوحدة وانتفاء الخصوصيّات الضيّقة

إِنَّ واحدة من أهمّ دلالات زيارة أهل البيت المَهْ الموسميَّة واليوميَّة هي انصهار ملايين الوافدين ضمن هدف واحد شبيه بمارسة الحجّ، حيث لايمكن التشخيص بالاعتبارات الدنيوية البغيضة من عرقية وجغرافية وحسبية وسياسية واقتصادية... الخ بينهم.

إنَّ جميع العناوين التي تفرّق النَّاس في الخارج تسقط في داخل حرم الإمام المقصود،

كشرط لقبول هذه العبادة، وإن كانت الاعتبارات نفسها تسقط عفويّاً تحت تأثير المقام والأجواء التي تغلُّفه ممَّا يعيد إلى الذاكرة وحدة المصير الذي يجمع هذه الوفود والتقائها على غاية واحدة من خلال التزامها بمنهج واحد، وهذه هي القيمة الحقيقيّة النوعيّة لما نقصده من مفهوم الوحدة.

إنَّ التوجّه العالمي المعاصر يختلق وجود بعض العناصر الساعية إلى تقريب العديد من الشعوب المختلفة بغية إيجاد تكتّل سياسي اقتصادي ثقافي موحّد يحميها من الابتلاع وتربّص الحيتان التكتّليّة بها، فلامكان على الأرض في المرحلة المعاصرة لوحدات دوليّة منفردة وغير متّحدة مع قوى أخرى، علماً بأنَّ التوحّد والتكتّل المشهود حالياً ينطلق من مصالح ماديّة محضة لاعلاقة لها بالقيم الإنسانيّة المشتركة، وعلى العكس من أرضيّة التقارب في الثقافة الإسلامية بين أممها وشعوبها والمناخات التي تنهجها العتبات المقدّسة في الواقع من أهمّ عناصر التوحّد والتكتّل النظيف والواعد بمستقبل يطمئنّ إليه حضاريّاً وإنسانيًّا، إنها تسعى إلى دمج أتباع أهل البيت المبلِّك ومحبيهم من المسلمين وغيرهم وتوحيدهم ورفع الحواجز الدنيوية التي تعيق من التقائهم وتعارفهم واشعارهم بأنهم كيان واحد ينطلق من مبدأ واحد ويعمل للوصول إلى أهداف مشتركة. وهذا ما يرفع من وعي الشعوب حول المبادئ الأساسية والأهداف الضرورية، وتنمية عناصر العيش المشترك، وإشاعة روح التسامح والحب والإحترام المتأتي عن الإيمان بالخالق جلَّ وعلى.

#### ٩٠١٢ الإدارة الذاتية

ثمة نمط من أنهاط الإدارة المعاصرة يُعرف بـ (الإدارة الذاتية) حيث يستغنى فيه عن التوجيه القيادي، ويُفوض الأمر الإداري إلى فريق العمل نفسه، بمعنى أنهم يديرون أنفسهم بأنفسهم، وينفذون أعمالهم دون أن يشرف عليهم القادة والإداريون، وقد ساهم هذا النمط الإداري في زيادة الإنتاج ورفع دوافع العمل عند العاملين، ونضج الوعي الوظيفي، وهو إلى جانب كل ما كتب عنه يمثل حالة متقدمة في مسارات التنظيم الإداري. لكن النمط نفسه لم يخل من شروط صعبة لكي يمكن له أن يؤدي دوره الفعال ويأتي بنتائجه الإيجابية، حيث لا يمكن تطبيقه كيفها اتفق، وربها تسبب الإخلال بالشروط الموضوعة له بشل العمل وإحداث الخسائر الثقيلة للمنظهات والمؤسسات المطبقة للنمط المذكور، ولهذا فقد أعتنى علهاء السلوك التنظيمي بعناصر نجاح النمط ذاته بنحو مفصل، وبإمكاننا أختصارها به: (المؤهلات الخاصة للعاملين، الحوار فيها بينهم، وتحمّل المسؤولية).

- المؤهلات الخاصة: يقصد بها التوفر على مجموعة من عناصر فريق العمل من قبيل: التوفر على المؤهلات التنفيذية الكافية للقيام بالأعمال المناط تنفيذها حتى يتم لهم إجراء عدة أعمال بأنفسهم. ومن هنا ينبغي تطويرهم عبر اخضاعهم لتدريبات خاصة تعمل على تمكينهم من بعض المهارات الضرورية. وبها أن الإدارة الذاتية تتطلب من أعضاء فريق العمل التفاهم لأداء مهام متنوعة، وتهيئة العديد من الإجراءات فيها بينهم، تعين عليهم القيام بالتحاور المستمر فيها بينهم:
- ٢. الحوار فيما بينهم: يقصد به ضرورة الاجتماعات الدورية، القدرة على التعامل بإيجابية مع اختلاف وجهات النظر، الوصول إلى القرارات التي تقدّم المساندة الكافية لفريق العمل.
- ٣. تحمّل المسؤولية: إن الوصول إلى النتائج الإيجابية المستهدفة من عمل الإدارة الذاتية
   ـ وهي بطبيعة الحال الأداء العالي ـ يتوقف على الشعور بمسؤولية العمل الجماعي،
   والتوفر على المعايير العالية للأداء العملي (Alblas & Wijsman, 2009).
- ولا تقف المسألة على ما تقدم، فهناك عدة متطلبات أخرى تتدخل في نجاح العمل الذاتى، منها:

- ١. التشكيل: حيث يتطلب توزيع العمال الماهرين والغير ماهرين بنحو جيد في أقسام العمل لضمان حضور الخبرة والمعرفة في كل مجموعة حتى يتاح لأعضاء فريق العمل الضعاف التوجيه الكافي.
- ٢. المناخ: لا تضع الأشخاص ذوي الطبائع الغير قابلة للإنسجام والإتحاد في المجموعة الواحدة. وأحرص على أن تكون العلاقات بين الأعضاء جيدة، والثقة متبادلة. وإذا كان المناخ العام للفريق غير جيد، فعليك أن تغيّر تشكيل الفريق.
- ٣. معايير الجهد: يجب أن يكون ثمة إتفاق مع القيادة على سقف الإنتاج الذي سوف يعمل الفريق على تحقيقه.
- ٤. الوسائل: يتعين على القيادة أن تقدّم الوسائل والقدرات المتطلبة لتحقيق الأداء المرغوب فيه من أجل نجاح عمل الفريق. إن رفع المطالب وعدم تقديم الوسائل الكافية يقود إلى سوء علاقة فريق العمل من جهة، وسوء العلاقة بين الفريق والمنظمة التي يعملون فيها من جهة أخرى (Alblas & Wijsman, 2009).

من الطبيعي بأننا لا نعتزم الخوض في دراسة مسائل هذا النمط الإداري بقدر ما نهدف إلى التدليل العلمي على السلوك الحضاري المتقدم عند جمهور زيارة الأربعين المباركة. فمن اللآفت أن الجمهور ذاته قد عكس قدراته على التنظيم الإداري الذاتي بكل جدارة وإلى مستوى أذهل فيه المتابعين. لقد تمكن جمهور الزيارة من إدارة نفسه بنفسه، وتحقيق أفضل نتائج أداء العمل الجهاعي بالرغم من صعوبة المهام التي يؤديها، وسعة أعداد مجموعات فريق العمل، وإنعدام الإمكانيات، وضخامة سقف الإنتاج من الخدمات المقدمة إلى ملايين المشاركين.

بصر احة لا يمكننا مقارنة الإدارة الذاتية بصيغتها التي أفرزتها مؤسسة زيارة الأربعين المباركة مع نظرية الإدارة الذاتية، ولا بالمنظمات العالمية التي طبقتها عملياً، ذلك أن الرؤية والمنطلقات مختلفة بالرغم من تشابه آليات العمل.

إن رؤية النظرية لإدارية الذاتية شأنها شأن أغلب النظريات الغربية التي تتعامل مع الأشياء بمعزل عن الحقائق الإيانية مما تحبس دوافع العاملين في تحقيق أهداف دنيوية صرفة، ولا يختلف إثنان في أن المنطلقات الأساسية لتلك المنظات والعاملين هي الوصول إلى أكبر حجم من المكاسب المادية، بينها تتفرد رؤية ومنطلقات الإدارة الذاتية عند جمهور زيارة الأربعين المباركة بكونها إلهية نابعة من الإيمان بالله تعالى والسعى إلى كسب رضوانه، بالرغم من أنها حققت أعلى مستويات الإنتاج الدنيوي من تقديم الخدمات والأعمال المتعددة في إطار المارسة نفسها، فرؤيتها الإيمانية لم تدعها تنكفأ على نفسها، وتبتعد عن التعامل الجاد مع الواقع وأسبابه، بل نستطيع القول أن الرؤية عينها دفعتها إلى مضاعفة جهودها وتطوير وسائل وأدوات العمل وظروفه.

وإذا حاولنا مراجعة الشروط التي وضعتها نظرية الإدارة الذاتية في محاولة سريعة لمقارنتها مع طريقة جمهور زيارة الأربعين المباركة، فسنجد أنها مستكملة لجميع الشروط مع الإحتفاظ بطابعها الخاص. ففيها يتعلق بـ:

المؤهلات الخاصة نجد أن الجمهور الأربعيني يتمتع بمؤهلات عالية الجودة من حيث التنفيذ، واتخاذ القرارات اللآزمة في تيسير عمليات العمل بأنفسهم.

وأما الحوار فيما بينهم: نجد أن عناصر، التفاهم، التشاور، التقييم، الإحترام، والإنسجام... حاضرة ومتأصلة، وقد عكس الجمهور ذاته قابلية مدهشة في أحتواء أختلافات وجهات النظر التي لا يكاد أن يفلت منها أي تجمع أنساني، والسبب يعود إلى الاتفاق على المنطلقات والأهداف، فالناس غالباً ما تختلف فيها بينها نتيجة لإختلاف مبادئها وأهدافها، حيث أن وحدة الهدف لا تسمح بالتقاطع والإفتراق، وحتى لو حصلت بعض الاختلافات في وجهات النظر بسبب أختلاف طرائق المعاينة للأشياء وتنوع تجارب الأشخاص ومستوياتهم المعرفية وهذا أمر طبيعي، لكن مثل هذه الأمور لا يفترض بها أن تكون سبباً لترك العمل الجماعي أو التشبث بالآراء والإنتهاء بالكراهية والعداء كما نعيشه في العديد من مؤسسات العمل ذات الطابع الرسمي أو الغير رسمي، فهل يعقل بأننا نختلف على تقديم الأحسن من الخدمات أو على التضحية والمساعدة والتعاون والإيثار...

إن الاتفاق على المبادئ يتكفل بحل كل أنواع الخلافات وإيجاد القواسم المشتركة، بل ويعمل الاتفاق ذاته على خلق حالة التسامي في تقديم التنازلات والتركيز على مضمون الأعمال ومقاصدها الأصيلة كما هي الحال في تجربة خدام ممارسة زيارة الأربعين المباركة.

تحمّل المسؤولية: أشرنا في دراستنا الماثلة عن مفهوم الشعور بالمسؤولية الذي جسده على أرض الواقع جمهور الزيارة الأربعينية، ولولا وجود هذا الوعى بالمسؤولية ـ وليس مجرد الشعور ـ لما شهدنا كل هذا الثبات والاستمرار والنجاح، فلقد تبني جمهور الزيارة الأربعينية قضية إحياء هذه المارسة الإنسانية العظيمة بنحو أفقد الكثير من المفكرين والباحثين القدرة على تفسير هذا الوعى المقدس.

والمحصلة أن الإدارة الذاتية التي أفرزتها ممارسة زيارة الأربعين المباركة تضعنا أمام ظاهرة حضارية يندر وجودها في المجتمعات الإنسانية، وتدعونا بنفس الوقت إلى دراستها بنحو معمق بغية الانتفاع منها في مجالات مشاريع الإصلاح الاجتراعي، وتنمية مواردنا البشرية، والتدليل على قدراتنا الحضارية في تقديم الحلول الإيجابية للأسرة الدولية على الصعيد التنمية الإنسانية.

## ١٣. الحشد الشعبي وزيارة الأربعين المباركة

شهد العالم ـ قبل عام أو أكثر من ذلك بقليل ـ استجابة الغياري من المؤمنين وتلبيتهم لنداء المرجعية الشريفة المتمثلة بفتواها الخالدة للجهاد الكفائي ضد زمر الإرهاب التي احتلت أجزاءً من أرض العراق وعاثت بها فساداً ودماراً، و هددّت ولازالت بالمزيد من الإجرام، ولم يقف تهديدها عند حدود العراق فحسب، بل طال جميع الدول المجاورة له، ولدول العالم كافة، وقد نفذت العصابات الإرهابية تهديداتها في بعض الدول العربية مثل: مصر، تونس، لبنان، السعودية، والكويت، وخارج الدول العربية مثل: فرنسا، بلجيكا، وامبركا. وفي الوقت الذي تعبر به الاستجابة المذكورة عن إلتزام أتباع أهل البيت المهمِّلا بتوجيهات المرجعية الشريفة وتعبدهم بأوامرها، وهذا من الأشياء التي تكتنز بالكثير من الدلالات الاجتماعية والتربوية في زمن تستولي عليه اللامسؤولية، وتضعضع القيم والمبادئ الإنسانية، وضعف الترابط بين أعضاء المجتمع الواحد، والتشتت، والاغتراب، وعدم تأثير الوازع الديني على نفوس قسم كبير من الناس مسلمين وغير مسلمين...، فإنها تكشف ـ بالوقت ذاته ـ عن عنصر في غاية الأهمية، ألا وهو الأساس العقائدي الذي يستند إليه أبناء الحشد الشعبي، والمحرك الفعلى لسلوكهم التضحوي العظيم، والأساس المتحدث عنه يستمد معطياته من أرث ثقافي ضخم، أسهمت في تكوينه روافد متعددة، وتكفلت بصيانته وفاعليته المستمرة عناصر واسعة يطول التطرق اليها وكشف حقائقها، بيد أن أبرز معطيات هذا الأرث هو ثقافة عاشوراء وثقافة الزيارة، وبخاصة ثقافة زيارة الأربعين المباركة بكل رموزها وشعاراتها وطقوسها ومعانيها التي ترسخت بوجدان الجمهور الحسيني. فحسب تصوري أن الملهم لحماسة المتطوعين الذين لبوا نداء المرجعية هو روح كربلاء، وتأثيراتها الفاعلة على النفوس، وتحديداً النفح الروحي المذهل لمارسة زيارة الأربعين المباركة، فهي تعمل على تفعيل مفهومات الفكر الحركي والتغييري، وترفع من أفق التطلع والإستشراف، وتمنح جمهورها سعرات عالية من الرغبة والطموح والإرادة الحقيقية في تغيير الواقع، وقد مرت قرون من الزمن وهي تختزن هذه الطاقات والمعطيات، لم يسنح لها أن تعبّر عنها وتنزلها على مسرح الحياة إلا نادراً، فكانت تبحث في صمت وترقب ورصد على لحظة التطبيق، وقد حانت مع لحظة انطلاقة الفتوى المقدسة، حيث وجدنا عبر التتبع الدراسي ان معظم المتطوعين من أبناء الحشد الشعبي هم من الجمهور الحسيني وبخاصة جمهور ثقافة زيارة الأربعين المباركة.

إن الحشد الذي نشهده في مسرح زيارة الأربعين المباركة العظيمة هو نفس الحشد الذي استجاب لنداء المرجعية الشريفة، فما أروع هذا التلاحم والترابط بين الالتزام بقيادة المرجعية الشريفة وبين الذوبان في حب سيد الشهداء عليه والوعى الكبير في إحياء شعائره. وقد انعكست بركات الالتزام بالقيادة الشرعية الشريفة، كما انعكست نفحات هذه الزيارة المباركة بالذات على تحشيد أبناء الحشد، ومواصلة تدفق الزخم المعنوى والمادي لديهم بنحو ملفت للغاية. وسوف نتطرق إلى الإستدلال على هذه الدعوي عبر الموضوعات التالية:

### ١-١٣ احتضان المواكب الحسينية للنازحين

إن أول مبادرة شعبية صدرت لإغاثة المتضررين من وحوش الأرهاب في العراق، كانت من أبناء المواكب الحسينية وبخاصة مواكب زيارة الأربعين المباركة، وهذه من الحقائق التي لا يختلف عليها اثنان، وقد سبقت واخجلت المبادرة ذاتها الحكومة المركزية في ايثارها ونخوتها وطرائق تقديم مساعداتها المتوشحة بالخلق الإنساني الرفيع. فقد آوت النازحين الذين هجّرهم القتل والتدمير، ولم تفرّق بين قومية وأخرى، ولا دين وآخر، ولا طائفة وغيرها، وكانت قد فتحت المواكب الحسينية ـ في جميع أنحاء العراق

وبخاصة طريق النجف الأشرف وكربلاء المقدسة المزدحم بالحسينيات والمضايف المعدة لخدمة زوار الأربعينية. أبوابها للنازحين من التركهان والعرب والأكراد، والشبك، والمسلمين من الشيعة والسنة، والغير مسلمين من مسيحين، وايزيدين. ولو لا وقفة أبناء المواكب المذكورة لكانوا من دون مأوى يقيهم حر شمس العراق، وشدة برد ليالي شتاءه، وبإمكان المتابع ان يقارن بين النازحين إلى إقليم كردستان في شمال العراق، وإلى مناطق شمال بغداد، وبين النازحين إلى الوسط والجنوب، حيث لا تزال العوائل المهجّرة تقاسى معاناة الإقامة في مخيهات بائسة تفتقر لكل مقومات الحياة الأولية، فلا ماء ولا غذاء ولا دواء إلا الشيء القليل، وناهيك عن أساليب التعامل المهينة التي يتعرض لها هؤلاء المنكوبون كل يوم.

أما المواكب والمضايف المشار اليها فهي مجهزة بأهم وسائل العيش الكريم، وهي أشبه بالبيوت السكنية، وقد سارع العديد من أصحاب الضمير بمساعدة أصحاب المواكب في استكمال الاحتياجات التي ينبغي توفرها بالسكن من مردات ومدفئات وغبرها من أشياء ضرورية، مما سهّل على المقيمين بها تعويض بعض ما حُرموا منه في مساكنهم الشخصية. ولم تقف المساعدات عند حدود الإيواء وتقديم بعض المعونات المادية، حيث تجاوزت كل ذلك، فتناولت الأمور التعليمية بالنسبة إلى الأطفال الذين حُرموا من مواصلة دراستهم عبر فتح الدورات التعليمية، والمساعدات الدراسية، إلى جانب تقديم خدمات الرعاية الاجتماعية والنفسية للضحايا وذويهم، ومواصلة تفقدهم المستمر من خلال النشاطات الاجتماعية والثقافية والروحية المختلفة.

وهنا يُثار سؤال: ألا تستحق هذه الثقافة الإنسانية المتمثلة بالشعائر الحسينية التكريم والحماية والتنمية من قبل الحكومات سواء أكانت في العراق أم في خارجه، ذلك لما تقوم فيه من أدوار إنسانية واجتماعية تصب في حقيبة المصالح العامة للمجتمعات؟

إننا لا نغالي فيها لو خلعنا على هذه الثقافة المباركة صفة الثروة الإنسانية التي لا تقدر

بثمن أو تحدد برقم. إنها رصيد من القيم والمُثل العليا، حيث تسهم بخلق فريق عظيم من ذوى المواهب النادرة من العاملين الاجتماعيين الذي يشكل وجودهم حماية لأمن المجتمع وترابط أواصره ومواصلة حياة تراثه ومبادئه، وهم بعد ذلك كله يمثلون قوة من قوى الطوارئ لكل حدث أو كارثة تحل بالمجتمع. قوة من الطوارئ التي لا تكلُّف الدولة والمجتمع شيئاً، بل هي من تنفق على الدولة وعلى المجتمع دون مقابل، وبكل أخلاص ومحبة وأحترام.

لهذا بالذات نطالب الحكومات بسن قوانين خاصة لحماية هذه الثقافة وبالعاملين عليها، وتقديم المساعدات القانونية والمادية لتنمية وتطوير أعمالهم، وتوفير الفرص الملائمة لأدائها بالنحو الذي يلبي طموحاتهم الخيرة، بدلاً من محاربتها أو توهينها أو إيجاد العراقيل أمامها أو إهمالها، فقد وقفت الحكومات ـ قديماً وحديثاً ـ مواقفاً سلبية متفاوتة اتجاه هذه الثقافة وهذا الجمهور، وليس ثمة من سبب في الوقت الحاضر من السكوت على التقصير والقصور الذي تم تشخيصه من قبل المتابعين والمعنيين بهذا الشأن الهام، ولا بد من المطالبة بتشريع قوانين محددة تلزم الحكومات في حماية ممارسة زيارة الأربعين المباركة ومحاسبة كل من يحاول الإساءة اليها ولجمهورها فهي كما أشرنا سلفاً من المكاسب الدينية والإنسانية والقومية والوطنية.

#### ٢.١٣ المشاركة في جيهات القتال

لا شك ان الميدان الجهادي في العراق كان ولا يزال يحتفظ بأسهاء لبعض الفصائل والقوى التنظيمية العسكرية التي أسهمت بشكل فاعل في محاربة فلول البعث الصدامي والتيارات الإرهابية التي تلخصت مؤخراً بتنظيم داعش، إلا ان نزول الجمهور الحسيني العريض، وبخاصة أبناء ممارسة زيارة الأربعين المباركة ـ سواءً الخدمة منهم أو المشاركين في أداء الزيارة ـ وهب المعركة زخماً نوعياً من حيث حجم المشاركين، فقد هبّ للمشاركة خمس ملاين شخص في غضون أيام قليلة، حتى أعلنت الحكومة عن عجزها لإستقبال الأعداد المتدفقة إلى مراكز التسجيل، وهذا ما دفع أبناء الحشد ان ينظموا أنفسهم بأنفسهم، وينسقوا أعمالهم مع القوات العراقية المسلحة، وكان لنزولهم واستعراضاتهم واهازيجهم الشعبية المترشحة بالحاسة والمروءة والغبرة... دور كبير في التعبئة العامة، وإيقاظ الشعور بالمسؤولية الدينية والاجتماعية، فقد أعاد نزولهم لميادين الجهاد إلى أذهاننا صورة نزول جمهور ممارسة زيارة الأربعين المباركة الهادر، أيام ملحمة الزيارة من كل عام.

المهم، أن الزخم المذكور اسهم في معالجة الروح المعنوية للمؤسسة العسكرية التي أصيبت بالانكسار الكبير، بعد هروب قياداتها والعديد من منتسبيها في مناطق غرب وشهال البلد، فقد تشكل بسرعة ملفتة جيش عقائدي جرار، يفوق في عدده الجيش والقوى الأمنية الرسمية، وهذا ما أسهم بدوره في إطفاء حالة الخوف التي نشبت في الشارع العراقي، واقلقت مواطنيه، حتى لم يعد يعرفوا في حينها أي مصير ينتظرهم بعد الأنهيارات العسكرية التي أُعلن عنها رسمياً.

يُضاف إلى الزخم العددي الزخم المعنوي ونقصد به روح التضحية والإيثار ووعى المعركة، أو كما أطلقنا عليها آنفاً بروح كربلاء، وهذا ما كانت تفتقره المؤسسة العسكرية والأمنية العراقية الرسمية التي كان يتخذ منها العديد من منتسبيها وسيلة للكسب والحرفة والإعتياش، لذلك فقد انهزمت بنحو مخجل امام حفنة من شذاذ الآفاق وقطاع الطرق والصعاليك، وهو انهزام غير مبرر ومسىء إلى سمعة وتأريخ العراقيين المشهود لهم بالبسالة والشجاعة والنضال. ولكن حينها دخل أبناء ثقافة كربلاء الميدان بروحهم التضحوية المعروفة استطاعوا ـ وبوقت قياسي ـ ان يقلبوا الطاولة على المخططين الحقيقيين لحشر ات داعش الإرهابية، وأن يلقنوا من وقف بوجوههم دروساً بالبسالة والبطولة والصمود. كما جسدوا أروع أمثلة النبل والقيم الإسلامية والإنسانية في إيثارهم وشدة

حرصهم على الآخر، يكفى أنهم تركوا عوائلهم لسنة كاملة دون معيل، ولم يتقاضوا أجراً مادياً يعينهم على تمشية أمورهم، ولا زالت الحكومة تماطل في صرف الرواتب لهم ولعوائلهم، علماً بأن عوائل الشهداء منهم لم تحصل على أية مستحقات رسمية بعد.

والخلاصة ان مصاديق البذل والتضحية والإيثار التي كثيراً ما نشهد حضورها أيام موسم زيارة الأربعين المباركة كانت ـ ولا تزال ـ حاضرة في سوح القتال تلهب عزيمة المجاهدين وتزيدهم اصر ارأ وعزيمة لمحاربة الممسوخين من تنظيم داعش الإرهابي، إلى جانب معرفتنا الشخصية ببعضهم وبمن استمعنا إلى تعريفهم بأنفسهم وكشفهم عن طبيعة دوافعهم بالمشاركة، فلقد كان القسم الأكبر منهم، من خدمة المواكب الحسينية ومن المتطوعين لخدمة زوار الأربعينية بخاصة.

لهذا أمكن القول: أن الحشد الشعبي مرجعي الاستجابة والتأسيس حسيني الدوافع والمنطلقات، وقد أدرك دواعش السياسة والأعلام في داخل العراق وخارجه هذه الحقيقة الأصيلة بما فيهم الغربيون الذين لم يكن لهم موقفاً إيجابياً من ظهور وحركة الحشد الشعبي، فحاولوا تفريغ كيانه من مضموناته الحركية والعقيدية والثقافية عبر وصف أتباعه تارةً بالمليشيات، وتارةً ثانية بالطائفية نتيجة رفعهم وترديدهم لشعارات كربلاء الثورية، حيث تصاعدت عقيرتهم بالتنديد والإستنكار إثر تسمية حملته العسكرية التي أنطلقت لتحرير المناطق المحتلة والمستباحة من قبل داعش بـ (لبيك يا حسين) وأصر وا على استبدالها بشعار آخر. وفي الواقع إنهم يدركون بنحو عال ماذا يعني التسلح بعقيدة وثقافة كربلاء، ولا أشد خطر يهدد مشاريعهم الأرهابية مثل السلاح الحسيني، ذلك أنه يمتلك قوة الردع والقدرة الفائقة على حسم المعركة، ولم تستطع مختلف القوى التي واجهت الأرهاب من الصمود أمام الرعب الذي نشره الأرهاب، ولم يتمكن أحد من كسر شوكته ما لم يكن متسلحاً بالعقيدة والثقافة الحسينية، وما حدث في العراق وسوريا ولبنان واليمن من أوضح الشواهد.

من هنا نناشد المعنيين بحركة الحشد الشعبي أن لا يتخلوا عن شعارات كربلاء تحت ضغط الأعلام والسياسة المعادية بذريعة الطائفية والصبغة المذهبية، أو انتهاك لسيادة الدولة وغير ذلك من تصريحات معروفة الدوافع، فالقصد من وراء جميع الضجيج والجلبة هو اجبار أبناء الحشد الشعبي على التخلي عن ثقافة الشهادة والكرامة والأباء، ثقافة كربلاء المقاومة والتصدي والفداء. والعجب كل العجب من تصنيف سيد الشهداءع الله على مذهب أو طائفة وهو إمام المسلمين بنص جده رسول الله الله الله الحسن السلمين الحسن والحسين إمامان قاما أو قعدا». علماً بأن أبناء الحشد الشعبي قد نهضو التحرير المدن التي أحتلها الأرهاب في غرب العراق استجابة لفتوى المرجعية الرشيدة، وهي فتوى واضحة الأهداف والمقاصد، حيث طالبت بالدفاع عن العراق ومقدساته وأرضه وشعبه، غير ناظرة للفوارق المذهبية والدينية والعرقية والاعتبارات الفئوية والمصالح الذاتية، فكيف يقف امرء ضد هذه الحركة المقدسة وهو يدعى الإسلام؟! أم كيف يتكلم شخص وطني بالسوء عنه تحت ذرائع هزيلة باطلة، والكل يعلم بأنه لولا نهضة أبناء الحشد الشعبي المبارك لما بقى للوطن أسم ولا رسم، حيث أحتل الغزاة قرابة ثلثي مساحة العراق، وقد طوقوا عاصمته، وامتدت تهديداتهم إلى وسط وجنوب العراق، وأعلنت الحكومة في حينها على لسان رئيس الوزراء بأنهيار المؤسسة العسكرية.

على أية حال: إن وقوف العراقيين وغير الغير من قضية تأييد ودعم الحشد الشعبي، او مناهضته والتنديد به كان الفيصل الصريح لكشف حقائق العراقيين وغير العراقيين إزاء العراق وأهله، وهو بنفس الوقت فرقان يفرق بين الحق والباطل، ومؤشر موثوق لمعرفة انتهاء الأمة لمبادئها ورموزها الأصيلة، وقد كانت ولا زالت ثقافة كربلاء الميدان الذي يحدد هوية الناس العقيدية وطبيعتها الإنسانية، وزيارة الأربعين المباركة من أنصع مصاديق هذه الثقافة بل هي بنفسها ثقافة تعمل ـ ومنذ بداياتها ـ على فرز وتصنيف الناس وإعادة ترتيب اصطفافاتهم، حيث تكشف لنا في كل عام ـ وفي أشد الأوقات التباساً ـ

من هم المؤمنون بفكر وهموم الحسين السين السين ومن هم المناهضون والمزيفون واللا مبالون، وستبقى على المنهج ذاته حتى يرث الله الأرض ومن عليها.

#### ٣-١٣ تقديم الإمدادات والمساعدات

من الحقائق التي ينبغي تو ثيقها للتأريخ ما يتعلق بالدعم المالي والخدمي بكافة أشكاله، ومنها ما يعرف بـ (الخدمات اللوجستية) الذي برع بأدائه أبناء الحشد الشعبي، فالملاحظ أن الحكومة العراقية لم تستطع تزويد أبناء الحشد الشعبي عند تشكيله، وما بعد تشكيله وإلى لحظة كتابة هذه الكلمات بالمؤون الأساسية للمقاتلين والمرابطين على جبهات القتال من أبناء الحشد الشعبي وحتى للقوات العراقية المنتمية إلى وزارتي الدفاع والداخلية، وبخاصة التموين الضروري من وجبات الطعام المعدة بشكل يومي منتظم، والإصرار على ايصالها إلى كافة الجبهات والخطوط المرابطة، وغيرها من مستلزمات حياتية، ولو لا اسهامات بعض المؤسسات والعتبات المقدسة والمؤمنين وبخاصة أصحاب المواكب الحسينية المتخصصة بخدمة زوار زيارة الأربعين المباركة لما استطاع الحشد الشعبي من المواصلة وتحقيق المنجزات العظيمة التي شهدناها. فقد سجّل أصحاب المواكب مواقفاً إنسانية تُسيل الدموع وتقشعر لها الجلود من شدة الإعجاب مها والتفاعل مع معانيها النبيلة، وهذا ما كان يسهم في رفع معنويات المجاهدين ويزيدهم صبراً وصموداً، فالتعاطف الذي يصلهم من إخوانهم الحسينيين والمحسنين يلهب من الحماسة ويضاعف من التفاني ويجعل من الإقدام على التضحية سعادة وأقصى غايات الرضا. ولا يعلم المرء أية القصص والمواقف يذكر فهي بازدياد مطرد وتنوع ثر، حيث شاهدت أحد التقارير عن أحد المواكب الذي ذهب إلى سامراء، وكان يعمل في فرن متواضع لصناعة الخبز إلى المجاهدين، وكانوا يعملون على مدار الأربع والعشرين ساعة دون توقف، لينتجوا ستين ألف (٢٠٠٠٠) قطعةً من الخبز (الصمون) ومن أموالهم الخاصة. يلبث أحدهم

أسابيع بالعمل دون أن يذهب إلى اهله للأستراحة، والأجمل ما في الأمر هو ملاحظة الفرحة الصادقة التي كانت تغمر وجوههم إزاء ما ينجزونه، وهذا ما يذكرنا من جديد بحماسة ومعنويات وسخاء ممارسة خدام الحسين السين أيام زيارة الأربعين المباركة. وهناك (من أصحاب المواكب الحسينية) من يعمل على كفالة أيتام الحشد الشعبي من كافة شرائح الشعب، ومنهم من تكفل بمعالجة الجرحي، ومن جميل ما سمعت من أحد المشايخ الثقات أن أحد المحسنين شاهد في إحدى زياراته إلى مناطق القتال مجموعة من المجاهدين الشباب في جبهة سامراء، وكانوا جميعاً غير متزوجين فتكفل بنفقة زواجهم كاملة، وقد بلغ عددهم المئة شاب (١٠٠).

وأهم ما ننوى تسجيله عبر هذه الأسطر المختزلة أن السمة التعبوية العامة لكل أنواع تقديم المساعدات في معركة الدفاع عن المقدسات، هي سمة الإندفاع الولائي الذي تفيض به نشاطات عشاق زيارة الأربعين المباركة، فلقد شكلت ثقافة زيارة الأربعين المباركة ـ كما سلفت الإشارة ـ مدرسة تربوية عظيمة لهؤلاء المجاهدين الشرفاء، ولهذه الطاقات الخدمية المتنافسة على تقديم الأحسن والأفضل والأشرف.

## 1.3 استثمار علاقة الحشد الشعبي مع الجمهور الحسيني

برهن أبناء الحشد الشعبي على صلتهم الوثيقة بالثقافة الحسينية، وبخاصة ثقافة الزيارة عبر العديد من الأصعدة والوجوه والمواقف، وقد تطرقنا في الموضوعات السابقة إلى جانب منها، وفي ختام دراستنا هذه نناشد المعنيين والحريصين وجمهور الزيارة عامة على بقاء عطاءات ثقافة الزيارة في رفدها ومؤازرتها وتفاعلها مع مشروع الحشد الشعبي ـ حاضراً ومستقبلاً ـ في الاستمرار والتطور والإنتشار كرصيد دفاعي استراتيجي لأمتنا وبلدنا نردع به كل من تحدثه نفسه بالتعدى علينا وانتهاك حرماتنا ونهب ثرواتنا، وكقوة جماهيرية نعتمد عليها في مشاريع البناء والإعمار والإصلاح الداخلي، ولا سبيل للنهوض

وتحقيق الاستقرار وإعادة التلاحم الاجتماعي من دون الإستعانة بهذه القوة الشعبية المتسلحة بالعقيدة السوية والعاطفة الإنسانية الغنية والمتسمة بالتجرد عن الأهداف المادية والمصالح الذاتية.

لجميع هذه الحقائق يتعين على المعنيين والمسؤولين عن ثقافة الزيارة المباركة وأبناء وقيادات الحشد الشعبي الغياري أن يعملوا على تعميق الصلة المذكورة وتوسيع طرائق تفعيلها في الحياة العامة من خلال صياغة رؤية عملية واضحة مستندة على التخطيط والبرامج المدروسة بنحو يتناسب مع خطورة الدور الذي تلعبه المسألة المذكورة، كما يتعين أن نتوفر على رؤية مستقبلية تنظر إلى استثار المعطيات المشار اليها، والعمل الجاد على حمايتها والمحافظة على مكتسباتها بعيداً عن كل التجاذبات والإستقطابات. وقد أفرزت حركة الثقافة الحسينية المتمثلة بفرق تنظيم المناسبات والخدمات (المواكب الحسينية) الخاصة بمواسم العزاء وزيارة الأربعين المباركة بعض الأدوات العاملة على استثمار العلاقة المذكورة وتنميتها ومنها الدعم المادي ـ مثلما أشرنا سلفاً ـ حيث تم فتح حسابات خاصة ووضعت صناديق جمع المال في المواكب والحسينيات والعتبات المقدسة لغرض مؤازرة أبناء الحشد الشعبي وتلبية احتياجاتهم الضرورية في معركتهم المصيرية، كما ظهرت بعض الأعمال الساعية إلى التأكيد والتجسيد الفني والأدبي المشع بالعاطفة الصادقة والموجهة مثل كتابة الشعر وانشاده بالطرائق الشجية والحاسية المعروفة عند أوساط أتباع أهل البيت الهَيْك، وقد سجل أصحاب المواكب الحسينية خطوات عملية حضارية في المجال نفسه، وذلك من خلال القيام ببعض المشاريع البسيطة في الشكل والغنية بدلالة المضمون، حيث شاهدت تقريراً ـ على سبيل المثال ـ تضمن مبادرة أحد المواكب الحسينية في تأهيل إحدى الساحات العامة في أقضية مدينة البصرة، وتزينها بصور شهداء أبناء الحشد الشعبي من أبناء البصرة الكرام. وما أجمل رمزية صور شهداء أبناء الحشد الشعبي المعلقة على أعمدة الطريق الممتدبين النجف الأشرف وكربلاء

المقدسة، فهي تشيء بأشياء شتى، وتفصح عبر هذه الإلتفاتة بها لايسع اللغة أن تبوح به، وبخاصة أختيار المكان الذي يشكل مسرح عرض الولاء لسيد الشهداء عليه الله ... طريق زوار الحسين السيل ومشاة موسم الأربعين المبارك. ذلك الطريق المعرعن العشق واللهفة والإنجذاب إلى الجمال والمثل والقيم المتمثلة بسيد الشهداء عليه الطريق الذي يمنح سالكيه شعوراً وإدراكاً بالسوية والهدفية والرسالية. الطريق الموصل إلى محطة السعادة والأمان والنجاح، فهو صراط الفائزين.

بيد أن هذه المبادرات والنشاطات المشكورة بالرغم من تثميننا لها والدعاء لأصحابها، لا تلبي طموحاتنا المتطلعة إلى استثار هذه الثروة المعنوية الجاهيرية العظيمة بنحو أكثر شمولية ودلالية وفاعلية، فنحن بحاجة كم سلفت الإشارة إلى التوفر الحقيقي إلى صياغة رؤية عملية حاضرة ومستقبلية تنسجم مع حجم المكاسب التي نتوقع ولادتها عبر تبني مثل هذه المشاريع العقائدية، وقد شهدنا جميعاً الإنتصارات الباهرة التي حققتها علاقة الحشد الشعبي بالجمهور الحسيني وبخاصة بثقافة زيارة الأربعين المباركة في معارك تحرير الأراضي المغتصبة من بلدنا الحبيب بعد أن أعلنت الدول العظمي عن عجزها من التصدي للدواعش المجرمين، وأصرت على أن سحقهم في العراق يتطلب سنوات طويلة، حسب تصريح الرئيس الإمبركي أوباما وقادته العسكريين في أكثر من مناسبة مذا الشأن.

والأهم من هذه الإنتصارات هو استعادة الشعب العراقي ثقته بنفسه وإيهانه بقدرة مجابهة هذه القوى المجرمة وهزمها. إلى جانب تحقيق الترابط الاجتماعي والتضامن بين كافة مكونات الشعب العراقي بعد أن مزقته الأطماع السياسية والشخصية والأفكار المذهبية البعيدة عن سماحة الإسلام وكافة الأديان، وهذا ما أنعكس على أمن شعوب العالم والدول الأقليمية ذات الأكثرية الإسلامية، وكشف حقيقة المشاريع الأرهابية المتسترة بثياب الدين، والمدعومة من قبل دول عديدة بنحو مباشر وغير مباشر. ولعل

الدعوات التي ظهرت إلى تشكيل تحالفات دولية تتصدى إلى هذه القوى المجرمة ـ وهو ما حدث بالفعل ـ أحد مصاديق الإنجازات التي قدمها الشعب العراقي في حربه ضد الأرهاب، وإن كنّا لا نعول على مثل هذه التحالفات كثيراً، ونؤمن بتحالفات الشعوب على قضاياهم المصيرية، وتعاضدهم الصادق على مناصرة الحق وإغاثة المظلومين بنحو أقوى وأوثق. وقد وصلت أمواج من المساهمات الشعبية العالمية إلى أرض العراق لتقديم الدعم بمختلف أشكاله المعنوية والمادية مؤكدة بذلك أصالة الخير وحضور الوعي الإنساني.

### ملحق: نص زيارة الأربعين يوم العشرين من صفر

روى صفوان بن مهران الجمّال قال: قال لي مولاي الصادق الشِّه في زيارة الأربعين المباركة: تزور عند ارتفاع النهار، وتقول:

اَلسَّلامُ عَلى وَلِيِّ الله وَحَبيبِهِ، اَلسَّلامُ عَلى خَليلِ الله وَنَجيبِهِ، اَلسَّلامُ عَلى صَفِيِّ الله وَابْنِ صَفِيِّهِ، اَلسَّلامُ عَلى الْحُسَيْنِ المَظْلُوم الشَّهيدِ، اَلسَّلامُ على أسيرِ الكُرْباتِ وَقَتيلِ العَبراتِ، اَللَّهُمَّ إِنِّي أَشْهَدُ اَنَّهُ وَلِيُّكَ وَابْنُ وَلِيِّكَ وَصَفِيُّكَ وَابْنُ صَفِيِّكَ الفائِزُ بكرامَتِك، أكْرَمْتَهُ بِالشُّهادَةِ وَحَبَوْتَهُ بِالسَّعادَةِ، وَأَجْتَبَيْتَهُ بِطيبِ الوِلادَةِ، وَجَعَلْتَهُ سَيِّداً مِنَ السادَةِ، وَقائِداً مِنَ القادَةِ، وَذائِداً مِنْ الذادَةِ، وَأَعْطَيْتَهُ مَواريثَ الأنْبياءِ، وَجَعَلْتَهُ حُجَّةً عَلى خَلْقِكَ مِنَ الأَوْصِياءِ، فَأَعْذَرَ فِي الدُّعاءِ وَمَنَحَ النُّصْحَ، وَبَذَلَ مُهْجَتَهُ فيكَ لِيَسْتَنْقِذَ عِبادَكَ مِنَ الجَهالَةِ وَحَيْرَةِ الضَّلالَةِ، وَقَدْ تَوازَرَ عَلَيْهِ مَنْ غَرَّتْهُ الدُّنْيا، وَباعَ حَظَّهُ بالأرْذَلِ الأدْنى، وَشَرى آخِرَتَهُ بِالَّثْمَنِ الأَوْكَسِ، وَتَغَطْرَسَ وَتَرَدّى فِي هَواهُ، وَأَسْخَطَكَ وَأَسْخَطَ نَبِيَّكَ، وَأَطاعَ مِنْ عِبادِكَ أَهْلَ الشِّقاقِ وَالنِّفاقِ وَحَمَلَةَ الأوْزارِ الْمُسْتَوْجِبِينَ النَّارَ، فَجاهَدَهُمْ فيكَ صابراً مُخْتَسِباً حَتَّى شُفِكَ فِي طاعَتِكَ دَمُّهُ وَاسْتُبِيحَ حَرِيمُهُ، اَللَّهُمَّ فَالعَنْهُمْ لَعْناً وَبيلاً وَعَذَّبْهُمْ عَذَاباً ألياً، اَلسَّلامُ عَلَيْكَ يَا ابْنَ رَسُولِ الله، اَلسَّلامُ عَلَيْكَ يَا ابْنَ سَيِّدِ الأوْصِياءِ، أشْهَدُ أَنَّكَ آمِينُ الله وَابْنُ آمينهِ، عِشْتَ سَعيداً وَمَضَيْتَ حَميداً وَمُتَّ فَقيداً مَظْلُوماً شَهيداً، وَأشْهَدُ أَنَّ الله مُنْجِزٌ ما وَعَدَكَ، وَمُهْلِكٌ مَنْ خَذَلَكَ، وَمُعَذِّبٌ مَنْ قَتَلَكَ، وَأَشْهَدُ أَنَّكَ وَفَيْتَ بِعَهْدِ الله وَجاهَدْتَ فِي سَبيلِهِ حَتّى أَتاكَ اليَقينُ، فَلَعَنَ اللهُ مَنْ قَتَلَكَ، وَلَعَنَ اللهُ مَنْ ظَلَمَكَ، وَلَعَنَ اللهُ أُمَّةً سَمِعَتْ بِذلِكَ فَرَضِيَتْ بِهِ، اَللَّهُمَّ إِنِّي أُشْهِدُكَ أَنِّي وَلِيٌّ لِمَنْ والأه وَعَدُوٌّ لَمِنْ عاداهُ

بأبي أنْتَ وَأُمِّى يَا بْنَ رَسُولِ الله، اَشْهَدُ اَنَّكَ كُنْتَ نُوراً فِي الأَصْلابِ الشَّاخِيَةِ وَالأرْحام الْمُطَهَّرَةِ، لَمْ تُنَجِّسْكَ الجاهِلِيَّةُ بِٱنْجاسِها وَلَمْ تُلْبِسْكَ الْمُدْهَِيَّاتُ مِنْ ثِيابِها، وأَشْهَد أَنَّكَ مِنْ دَعائِم الدّينِ وأَرْكانِ المُسْلِمينَ وَمَعْقِلِ المُؤْمِنينَ، وَاَشْهَدُ أَنَّكَ الإمامُ البَرُّ التَّقِيُّ الرَّضِيُّ الزَّكِيُّ الهادِي المَهْدِيُّ، وَاَشْهَدُ اَنَّ الأئِمَّةَ مِنْ وُلْدِكَ كَلِمَةُ التَّقْوى وَأَعْلامُ الهُدى وَالعُرْوَةُ الوُثْقى، وَالْحُجَّةُ على أَهْلِ الدُّنْيا، وأَشْهَدُ أَنِّي بِكُمْ مُؤْمِنٌ وَبِإِيابِكُمْ، مُوقِنٌ بِشَرايع ديني وَخُواتِيم عَمَلِي، وَقَلْبِي لِقَلْبِكُمْ سِلْمٌ وَأَمْرِي لأَمْرِكُمْ مُتَّبِعٌ وَنُصْرَتِ لَكُمْ مُعَدَّةٌ حَتّى يَأْذَنَ الله لَكُمْ، فَمَعَكُمْ مَعَكُمْ لا مَعَ عَدُوِّكُمْ صَلَواتُ الله عَلَيْكُمْ وَعلى أَرْواحِكُمْ وَأَجْسادِكُمْ وَشَاهِدِكُمْ وَعَائِبِكُمْ وَظَاهِرِكُمْ وَبِاطِنِكُمْ آمِينَ رَبَّ العالِينَ (المشهدي، ١٤١٩).

#### المصادرو المراجع

#### المراجع العربية

- ـ القرآن الكريم
- ـ إبن طاووس أبي القاسم على بن موسى بن جعفر بن محمد. (١٩٩٦). إقبال الأعمال. بروت: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات.
- ـ ابن قولويه أبو القاسم جعفر بن محمد القمى. (١٣٥٦هـ). كامل الزيارات. النجف الأشر ف: المطبعة المرتضوية.
  - ـ إبن منظور محمد بن مكرم. (١٩٧٠). لسان العرب. بيروت: دار صادر.
- ـ الأصفهاني الراغب. (١٤٢٤ هـ). مفردات ألفاظ القرآن. قم: انتشارات ذوى القربي.
- ـ الآصفي الشيخ محمد مهدي. (٢٠١٤). البيت الثالث: رؤية حضارية جديدة لزيارة الإمام الحسين ومزارات أهل البيت. النجف الأشرف: مجمع أهل البيت.
  - ـ الآصفي محمّد مهدي. (١٩٩٩). الهجرة والولاء. لندن: بوك اكسترا.
- ـ الآصفي محمد مهدي. (٢٠١٢). بيت التوحيد وبيت الولاء: تحليل وتفسير لزيارة الحسين عليه بكربلاء. النجف الأشرف: مجمع أهل البيت.
- ـ البستاني محمود. (١٩٩٤) الإسلام وعلم الاجتماع. بيروت: مجمع البحوث الإسلامية للدراسات والنشر.
  - ـ البستاني محمود. (٢٠٠٠). دراسات في علم النفس الإسلامي. بيروت: دار البلاغة.
    - الحائري السيد كاظم. (١٤٢٨ هـ). مباحث الأصول. قم: دار البشير.

- ـ الحر العاملي الشيخ محمد بن الحسن. (١٤١٤ هـ). وسائل الشيعة. قم: مؤسسة آل البيت: لإحياء التراث.
- الحراني الحسن بن على بن الحسين بن شعبة. (١٩٦١). تحف العقول عن آل الرسول. النجف الأشرف: الناشر المكتبة والمطبعة الحيدرية.
- ـ الحكيم السيد محمد سعيد. (٢٠١٠). فاجعة الطف: أبعادها، ثمراتها، توقيتها. النجف الأشرف: مؤسسة الحكمة للثقافة الإسلامية.
- الحلبي ابن أمير الحاج. (١٩٩٩). التقرير والتحبير على التحرير في أصول الفقه. بيروت: دار الكتب العلمية.
- ـ الخميني روح الله. (٢٠٠٣). الأربعون حديث. قم: مؤسسة تنظيم ونشر تراث الإمام الخميني.
  - الريشهري الشيخ محمد. (١٤٢٢ هـ). ميزان الحكمة. قم: دار الحديث.
- ـ الساعدي محمد عبد الرضا هادي. (٢٠١٥). ثقافة الزيارة عند أتباع أهل البيت الملك مقاربات تأملية في إتجاه فهم آخر. قم: دار الهدى ـ مؤسسة الإمام الحسن.
  - ـ السدلان صالح. (١٤١٧ هـ). القواعد الفقهية الكبرى. الرياض: دار بلنسية.
- ـ السيوطي عبد الرحمن بن الكمال جلال الدين (١٩٩٣). الدر المنثور. ببروت: دار الفكر.
  - ـ الشيخ الصدوق. (١٩٩١). إكمال الدين وإتمام النعمة. بيروت:مؤسسة الأعلمي.
    - الصدر السيد محمد باقر. (٢٠٠٩). فلسفتنا. بيروت: دار التعارف للمطبوعات.
- الطباطبائي محمد حسين (١٩٩٧). الميزان في تفسير القرآن. ببروت: مؤسسة الاعلمي للمطبوعات.
- الطوسي ابي جعفر محمد بن الحسن بن علي. (١٩٩٢). تهذيب الاحكام في شرح المقنعة

- للشيخ المفيد. بيروت: دار التعارف.
- ـ الفياض الشيخ إسحاق. (١٤١٩ هـ). محاضر ات في أصول الفقه. قم: مؤسسة النشر التابعة لجماعة المدرسين.
  - ـ القرشي باقر شريف. (٢٠٠٩). موسوعة أهل البيت المبلاً. قم: دار المعروف.
- ـ الكفراوي أسعد عبد الغني. (٢٠٠٢ هـ). الأستدلال عند الأصوليين. القاهرة: دار السلام.
  - المجلسي محمد تقى. (١٩٨٢) بحار الأنوار. بيروت: مؤسسة الوفاء.
- ـ المشهدي الشيخ أبو عبدالله بن محمد بن جعفر. (١٤١٩هـ). المزار الكبير. قم: نشر القيوم.
  - ـ بن نبي مالك. (١٩٧٩). شروط النهضة. دمشق: دار الفكر.
- ـ شمس الدين الشيخ محمّد مهدي. واقعة كربلاء في الوجدان الشيعي. المؤسّسة الدوليّة للدراسات والنشر ـ بيروت
- ـ شيخ إدريس جعفر. (١٩٧٧). التصور الإسلامي للإنسان أساس لفلسفة الإسلام التربوية. مجلة المسلم المعاصر ، العدد ١٢ .
  - ـ عبده الأُستاذ الإمام محمّد. (٢٠٠٦). شرح نهج البلاغة. دار المعرفة: بيروت
- ـ مطابق لفتاوى سماحة آية الله العظمى السيد على حسيني السيستاني دام ظله، المراجعة: شعبة التبليغ في قسم الشؤون الدينية. (١٤٣٥هـ ـ ٢٠١٤م). فقه الزائر. النجف الأشر ف: العتبة العلوية المقدسة.
- ـ وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية. (١٩٩٤). الموسوعة الفقهية. الكويت: دار الصفوة للطباعة والنشر.

# المراجع الأجنبية

- Alblas, G., Wijsman, E. (2009). Gedrag in organisaties. Groningen: Noordhoff UItgevers.
- Amato, P. R. (1983). Helping behavior in urban and rural environments: Field studies based on a taxonomic organization of helping episodes. Journal of Personality and Social Psychology, Vol 45(3), Sep 1983, 571-586.
- Aronson, E. (2000). Nobody left to hate: Teaching compassion after Columbine. New York: Worth/Freeman.
- Aronson, E., Wilson, T. D., & Robin, M.A. (2011), Sociale Psychologie, 5de druk, Pearson Education, Amsterdam.
- Aarts, H. en Dijksterhuis, A. (2000). Habits as knowledge structures: Automaticity in goal-directed behavior. Journal of Personality and Social Psychology, 78, 53-63.
- Aarts, H., Verplanken, B. en Van Knippenberg, A. (1998). Predicting behavior from actions in the past: Repeated decision making or a matter of habit? Journal of Applied Social Psychology, 28, 1356-1375.
- Aarts, H., Gollwitzer, P., & Hassin, R. (2004). Goal contagion: Perceiving is for pursuing. Journal of Personality and Social Psychology, 87, 23-37.
- Aarts, H., Chartrand, T.L., Custers, R., Danner, U., Dik, G., Jefferis, V., & Cheng, C.M. (2005). Social Stereotypes and automatic goal pursuit. Social Cognition, 23, 464-489.
- Axhar, M. Z., Varma, S. L. & Dharap, A. S. (1994). Religious psychtherapy in anxiety disorder patients. Act Psychi. V. 90, P 1-3.
- Bandura, A., Ross, D., & Ross, S. H. (1963), Imitation of film-mediated aggressive models, Journal of Abnormal and Social Psychology, 66 (1), 3-11.
- Bargh, J.A., Gollwitzer, P.M., Lee-Chai, A., Barndollar, K. en Trotschel, R. (2001) 'The automated will: Nonconscious activation and pursuit of behavioral goals', Journal of Personality and Social Psychology, 81, 1014-1027.
- Barkow, L., Cosmides., & Tooby, J. (1992). The adapted mind: Evolutionary psychlogy and generation of culture. New York: Oxford University Press.
- Balsam, P. D., & Tomie, A. (Eds.). (1985). Context and learning. Hillsdale, NJ: Erlbaum.
- Batson, C. D. en K.C. Oleson (1991). 'Current status of the empathy-altruism

- hypothesis', Review of Personality and Social Psychology12: 62-85.
- Batson, C.D. (1998). Altruism and prosocial behavior. In D. T. Gilbert, S. T. Fiske
   & G. Lindzey (red). Handbook of social psychology. (4th ed, Vol. 2, PP. 282-316).
   New York: McGraw-Hill.
- Batson, C.D. (2002). Addressing the altruism question experimentally. In S. G. post & L. G. Underwood (red). Altruism and altruistic love: Scince, philosphy, and religion in dialogue (pp.89-105). Oxford, England: Oxford University Press.
- Batson, C.D. (2011). Altruism in Humans. New York: Oxford University Press.
- Batson, C.D., & Powell, A. A. (2003). Altruism and prosocial behavior. In T. Millon & M. J. Lemer (red). Handbook of psychology: Personality and social psychology (Vol. 5, pp. 463-484). New York: Wiley.
- Batson, C.D., Coke, J. S., Jasnoski, M. L., & Hanson, M. (1978). Buying Kindness: Effect of an extrinsic incentive for helping on perceived altruism. Personality and social psychology Bulletin, 4, 86-91.
- Batson, C.D.; Shaw, L.L. (1991). "Evidence for Altruism: Toward a Pluralism of Prosocial Motives". Psychological Inquiry 2 (2): 107-122. doi:10.1207/s15327965pli0202 1. JSTOR 1449242.
- Baumeister, R. F., Stillwell, A. M., & Heatherton, T. F. (1994). Guilt: An interpersonal approch. Psychological Bulltetin, 115, 243-267.
- Baumeister, R., & Leary, M. R. (1995). The need to belong: Desire for interpersonal attachments as a fundamental human motivation. Psychological Bulletin, 117(3), 497–529.
- Beaman, A. L., Barnes, P. J., Klentz, B., & McQuirk, B. (1978). Increasing helping rates through informational dissemination: Teaching pays Personality and social psychology Bulletin, 4, 406-411.
- Berkowitz, L. (1987). Mood, self-awareness, and willingness to help.. Journal of Personality and social psychology, 52, 721-729.
- Berridge, K.C. (2007). The debate over dopamine's role in reward: The case for incentive salience. Psychopharmacology, 191, 391-431.
- Boyd, R. en P.J. Richerson (2005). The origin and evolution of cultures, New York: Oxford University Press.
- Braswell, L., & Kendall, P. C. (2001). Cognitive behavioral therapy with youth. In K.S. Dobson (Ed.), Handbook of cognitive-behavioral therapies (pp. 246-294). New York: The Guilford Press.

- Brehm, J. & Kassin, S. (1996). Social PsychologyBoston: Houghton Mifflin (Third Edition).
- Brewer, M. B., & Brown, R. J. (1998). Intergroup relations. In D. T. Gilbert, S. T. Fiske & G. Lindzey (red). Handbook of social psychology. (4th ed., Vol. 2, PP. 554-594). New York: McGraw-Hill.
- Buss, D. M. (1999). Evolutionary Psychology: The new science of the mind. Needham Heights, MA: Allyn & Bacon.
- Cacioppo, J. T., & Patrick, W. (2008). Loneliness: Human nature and the need for social connection. New York, NY: W.W. Norton.
- Camic, C. (1986). The matter of habit. American Journal of Sociology. 91, 1039-1087.
- Cantor, J., Bushman, B. J., Huesmann, L. R., Groebel, J., Malamuth, N. M., Impett, E. A.....Smith, S. (2001). Some hazards of television viewing: Fears, aggression, and sexual attitudes. In D. G. Singer & J. L. Singer (red.), Handbook of children and the media (pp. 207-307). Thousand Oaks, CA: Sage.
- Carlson, M., & Miller, N. (1987). Explanation of the relationship between negative mood and helping. Psychological Bulleitn, 102, 91-108.
- Carlson, M., Charlin, V., & Miller, N. (1988). Positive mood and helping behavior: A test of six hypotheses. Journal of Personality and social psychology, 55, 211-229.
- Catalano, R.F., & Hawkins, J.D. (1996). The social development model: A theory of antisocial behavior. In J.D. Hawkins (Ed.). Delinquency and crime: Current theories (pp. 149-177). Cambridge University press.
- Cialdini, R. B. (2009). Influence: Science and Practice. New York: Pearson Education.
- Cialdini, R.B., Reno, R.R. en Kallgren, C.A. (1990) 'A focus theory of normative conduct - Recycling the concept of norms to reduce littering in public Places', Journal of Personality and Social Psychology 58: 1015-1026.
- Clark, M. S., & Isen, A. M. (1982). Toward understanding the relationship between feeling states and social behavior. In H. Hastorf & A. M. Isen (red.), Cognitive social psychology. (pp. 73-108). New York: Elsevier.
- Clark, R. E., & Squir, L. R. (1998). Classical conditioning and brain systems: The role of awareness. Science, 280, 77-81.
- Clary, E. G., Snyder, M., Ridge, R. D., Miene, P. K., & Haugen, J. A. (1994). Matching messages to motives in persuation: A Functional approach to promoting volunteerism. Journal of Applied Social Psychology, 24, 1129-1149.

- Cooper, R.P. en Shallice, T. (2006). Hierarchical schemas and goals in the control of sequential behavior. Psychological Review, 113, 887-916.
- Custers, R., Maas, M., Wildenbeest, M., & Aarts, H. (2008). Nonconscious goal pursuit and the surmounting of physical and social obstacles. European Journal of Social Psychology, 38, 1013-1022.
- Danner, U.N., Aarts, H. en De Vries, N.K. (2008). Habit and intention in the prediction of behaviors: The role of frequency, stability and accessibility of past behavior. British Journal Social of Psychology, 47, 245-265.
- de Bil, M. & de Bil, P. (2007). Praktijkgerichte ontwikkelings-Psychologie. Soest:
   Nelissen.
- De Koning, J., Collewet, M., en Ligthlem. (2008). PARTICIPATIE EN GEZONDHEID THEMA 1: DE INVLOED VAN ARBEIDSPARTICIPATIE EN TERUGKEER NAAR WERK. Roterdam: SEOR, Erasmus Universiteit Rotterdam
- Dean, D.H., Dolan, R.C., Schmidt, R.M. (1999), "Evaluating the vocational rehabilitation program using longitudinal data. Evidence for a quasiexperimental research design". Evaluation Review, 23 (1999) 162.
- Dickinson, A. en Balleine, B. (1995). Motivational control of instrumental action. Current Directions in Psychological Science, 4, 162-167.
- Ekman, P. & Davidson, R. J. (red.). (1994). The nature of emotion: Fundamental questions. New York: Oxford University press.
- Ekman, P. (1993). The Facial expression and emotion. American psychologist, 48, 384-392.
- Ekman, P., & Friesen, W. V. (1969). The repertoire of nonverbal behavior: Categories, origins, usage, and coding. Semiotica, 1, 49-89.
- Ellingson, T.J. (2001) The myth of the noble savage. University of California Press.
- Elliot, D.S., Ageton, S.S., & Canter, R. (1979). An integrated theoretical perspective on delinquent behavior. Journal of Research in Crime and Delinquency, 16, 3-27.
- Eron, L. (1982). Parent-child interaction, television violence and aggression of children. American Psychologist, 37, 197-211.
- Eron, L.D. (2001). Seeing is believing: How viewing violence alters attitudes and aggressive behavior. In A. C. Bohart & D. J. Stipek (red), Constructive & destructive behavior: Implications for family, school, & society., (pp. 49-60).
   Washington, DC, US: American Psychological Association.

- Eron, L.D., Huesmann, L.R., Lefkowitz, M.M., & Walder, L.O. (1972). Does television violence cause aggression cause aggression? In D.F.Greenberg (red.), criminal carrers (vol.2,pp.3112321). Aldershot, England: Dartmouth.
- Estrada-Hollenback, M., & Heatherton, T. F. (1998). Avoiding and alleviating guilt through prosocial behavior. In J. Bybee (red.) Guilt and children (pp. 215-231). San Diego, CA: academic press.
- Fearing, F. (1930). Reflex action: A study in the history of physiological psychology. Baltimore: Williams & Wilkins.
- Feldman, R. (2007). Ontwikkelings psychologie. Amsterdam: Pearson Education.
- Felling, A., J. Peters en P. Scheepers, 2000, Individualisering in Nederland aan het einde van de twintigste eeuw: empirisch onderzoek naar omstreden hypothesen. Van Gorcum, Assen.
- Fitzsimons, G. M., & Bargh, J. A. (2003). Thinking of you: Nonconscious pursuit of interpersonal goals associated with relationship partners. Journal of Personality and Social Psychology, 84, 148-163.
- Flanagan, C. A., Bowes, J. M., Jonsson, B., Caspo, B., & Sheblanova. E. (1998). Ties that bind: Correlates of adolecents civic commitments in seven countries. Journal of Social Issues. 54. 457-475.
- Forgas, J. P., & Bwoer, G. H. (1987). Mood effects on person-perception judgments. Journal of Personality and social psychology, 53, 53-60.
- Fourneret, P. en Jeannerod, M. (1998). Limited conscious monitoring of motor performance in normal subjects. Neuropsychologia, 36, 1133-1140.
- Frankenhuis, S., Van der Hagen, S., & Smelik, A.(2007). De Effecten van nieuwe media op joungeren van 12-14 jaar. Enschede: Stichting leerplanontwikkeling (SLO).
- Fujii, S., & Kitamura, R. (2004). What does a one-month free bus ticket do to habitual drivers? An experimental analysis of habit and attitude change. Transportation, 30, 81–95.
- Geller, E.S., Winett, R.A. en Everett, P.B. (1982). Preserving the environment: New strategies for behavior change, New York: Pergamon Press.
- Gintis, H.M., S. Bowles, R.T. Boyd en E. Fehr (red.) (2005). Moral sentiments and material interests: the foundation in economic life, Cambridge: The MIT Press.
- Goethals, J. (2007). Psychologie en Delinquentie: Een inleiding in de criminologische psychologie. Leuven: Acco.

- Gollwitzer, P.M. en Sheeran, P. (2006). Implementation intentions and goal achievement: A meta-analysis of effects and processes Advances in Experimental. Social Psychology, 38, 69-120.
- Goodwin, A. M. en Kennedy, A. (2001). The psychosocial benefits of work for people with severe and enduring mental health problems. Community, Work & Family, vol. 8, nr.1, p. 23-35
- Greenberg, D. en Davis, A. (2007), Evaluation of the New Deal for Disabled People: The cost and cost-benefit analyses. Department for Work and Pensions.
- Haidt, J. en S. Kesebir (2010) 'Morality' in S. Fiske en D.G.G. Lindzey (red.) Handbook of social psychology, 5th ed., Hoboken: Wiley.
- Hargie, O. (1997). The Handbook of Communication Skills. New York: Routledge.
- Hedge, A. & Yousif, Y. H. (1992). Effects of urban size, urgency, and cost on helpfulness. Journal of Cross-Cultural Psychology, 23, 107-115.
- Hirschi, T. (1969). The causes of delinquency. Berkeley, Ca: University of Berkeley Press.
- Holland, R.W., Hendriks, M., & Aarts, H. (2005). Smells like clean spirit:
   Nonconscious effects of scent on cognition and behavior. Psychological Science, 16(9), 689-693.
- Holland, R., Aarts, H. en Langendam, R. (2006). Breaking and creating habits on the working floor: A field-experiment on the power of implementation intentions. Journal of Experimental Social Psychology, 42, 776-783.
- Hommel, B. (1998). Perceiving one's own action and what it leads to' in J.S. Jordan (red.), Systems theories and a priori aspects of perception (pp. 143-179), Amsterdam: Elsevier Science.
- Huesmann, L. R., & Moise, J. (1996). Media violence: A demonstrated public health threat to children. Harvard Mental Health Letter, 12 (12,) 5-7.
- Isen, A. M. (1987). Positive affect, cognitive processes, and social behavior. In L. Berkowitz (red.), Advances in experimental social psychology (Vol. 20, pp. 203-253). San Diego, CA: Academic Press.
- Isen, A. M. (1999). Positive affect. In T. Dalgleish & M. J. Power (red.). Handbook of cognition abd emotion (pp. 521-539). Chichester, England: Wiley.
- Janoff-Bulman, R., & Leggatt, H. K. (2002). Culture and social obligation: When "Shoulds" are personality, 36, 260-270.
- Journal of Personality and Social Psychology, Vol 45(3), Sep 1983, 571-586.

- Kameda, T., Takezawa, M., & Hastie, R. (2003). The logic of social Sharing: An evolutionary game analysis of adaptive norm development. Personality and social psychology Review, 7, 2-12.
- Kamil. A, C., Krebs, J., & Pulliam, H. R. (1987). Foraging Behavior. New York: Plenum.
- Kamphuis, J. H., Emmelkamp, P. M. G., & Krijn, M. U. (2002). Specific phobia. In M. Hersen (ED.), Clinical behavior therapy: Adults and children (pp. 75-89). New York: Wilev.
- Kelly, A.M.C. en Garavan, H. (2005). 'Human functional neuroimaging of brain changes associated with practice', Cerebral Cortex, 15, 1089-1102.
- Köhler, W. (1925). The mentality of apes. New York: Harcourt Brace.
- Kok, L., D. Hollanders en J.P. Hop (2006), Kosten en baten van re-integratie. Amsterdam: SEO.
- Kruyswijk, M. (2017). Lopen is vooral schipperen. Amsterdam: Het Parool.
- Kunda, Z., & Schwartz, S. H. (1983). Undermining intrinsic moral motivation: External reward and self-presentation. Journal of Personality and social psychology, Thibaut, J., & Kelley, H. H. (1959). The social psychology of groups.
- Latané, B., & Darley, J. M. (1970). The unresponsive bystander: Why doesn't he help? New York: Appleton-Century-Croft.
- LeBlanc, M. (1997). A generic control theory of the criminal phenomenon: The structural and dynamic statements of an integrative multilayered control theory. In T.P. Thornberry (Ed.), Developmental theories of crime and delinquency. Advances in criminological theory (vol VII, pp. 215-286). New Brunswick, NJ: Transaction.
- Liebert, R. M. & Baron, R. A. (1972). Short term effects of television aggression on children's aggressive behavior. In G. A. Comstock, E. A. Rubinstein, & J. P. Murray (eds.) Television and Social Behavior, vol. 2, Television and Social Learning. Washington, DC: United States Government Printing Office.
- Lindenberg, S. & Steg, L. (2007) 'Normative, gain and hedonic goal frames guiding environmental behavior', Journal of Social Issues 65(1): 117-137.
- Litman, T. (2003). Economic value of walkability. World Transport Policy & Practice pp. 3-11 and in Volume 10, Number 1, 2004.
- Loersch, C., Aarts, H., Payne, K., Jefferis, V. (2008): The influence of social groups on goal contagion. Journal of Experimental Social Psychology pp. 1555 – 1558.

- Lovallo, W.J., Stress and health. (2005). London: Sage publications.
- Magoo, G., & Khanna, R. (1991). Altruism and willingness to donate blood. Journal of Personality and Clinical Studies, 7, 21-24.
- Mathers, C.D., D.J. Schofield (1998), The health consequences of unemployment: the evidence. The Medical Journal of Australia, vol. 168, blz. 178-182.
- McKee-Ryan, F.M., Song, Z., Wanberg, C.R., Kinicki, A.J. (2005), Psychological and Physical Well-Being During Unemployment: A Meta-Analytic Study, In: Journal of Applied Psychology, Vol. 90, No.1, 53-76.
- Meykamp, R. en Aarts, H. (1997). Breaking through habits: Is car sharing an instrument to reduce car use?', Research paper published in Book of proceedings 25th European Transport Forum, Brunel University, Uxbridge, London: p.t.r.c.
- Meyer, P. (1999). The Sociobiology of human cooperation: The interplay of ultimate and proximate causes. In J. M. G. van der dennen & Smillie (red), The Darwinian heritage and Sociobiology: Human evolution, behavior, and intelligence (pp. 49-65). Westport, CT: Praeger.
- Miller, J. G., Bersoff, D. M., & Harwood, R. L. (1990). Perceptions of social responsibilties in India and the United States: Moral imperatives or personal decisions. Journal of Personality and social psychology, 58, 33-47.
- Moghadam, F. M., Taylor, D. M., & Wright, S. C. (1993). Social psychology in cross-cultural perspective. New York: Freeman.
- OECD (2006), Sickness, Disability and Work: Breaking the Barriers. Norway, Poland and Switzerland.
- Papies, E.K., Aarts, H. en De Vries, N.K. (2009). Planning is for doing:
   Implementation intentions go beyond the mere creation of goal-directed association, Journal of Experimental Social Psychology, 45, 1148 1151.
- Papies, E., Stroebe, W. en Aarts, H. (2008). The allure of forbidden food: On the role of attention in self-regulation. Journal of Experimental Social Psychology, 44,1283-292.
- Papies, E.K., Stroebe, W. en Aarts, H. (2008). Healthy cognition: Processes of selfregulatory success in restrained eating. Personality and Social Psychology Bulletin, 34,1290-1300.
- Pashler, H. en Johnston, J. C. (1998) 'Attentional limitations in dual-task performance' in
- H. Pashler (red.) Attention (pp. 155-189), Philadelphia: Taylor & Francis Press.

- Penner, L. A., & Finkelstein, M. A. (1998). Dispositional and structural determinants of volunteereism. Journal of Personality and social psychology, 74, 525-537.
- Penner, L. A., Fritzsche, B. A., Craiger, J. P., & Freifeld, T. S. (1995). Measuring the prosocial personality. In J. Butcher & C. Spielberger (red). Advances in personalty assessment (Vol. 10, PP. 147-163). Hillsdale, NJ: Erlbaum.
- Pinker, S. (2002). The blanke slate: The modern denial of human nature. New York: Viking.
- Primavera, L. H., Herron, W. G., & Javier, R. A. (1996). The effect of viewing television violence on aggression. International Journal of Instructional Media, 23(1), 91-104.
- Powers, W.T. (1973). Feedback: Beyond behaviorism. Science, 179, 351-356.
- Salovey, P., & Rodin, J. (1985). Cognitions about the self: connecting feeling states and social behavior. In P. Shaver (red.), self, situations, and social behavior: Review of personality and social psychology (Vol. 6, pp. 143-166). Beverly Hills, CA: Sage.
- Salovey, P., Mayer, J. D., & Rosenhan, D. L. (1991). Mood and helping: Mood as motivator of helping and helping as a regulator of mood. In M. S. Clarck (red.), Prosocial behavior: Review of Personality and social psychology (Vol. 12, PP. 215-237). Newbury Park, CA: Sage.
- Seppa, N. (1997). Children's TV remains steeped in violence. APA Monitor, 28, 36.
- Shackelford, T. K., & Buss, D. M. (1996). Betraval in mateships, friendships, and coalitions. Personality and social psychology Bulletin, 22, 1151-1164.
- Shah, J.Y., Friedman, R. en Kruglanski, A. W. (2002), Forgetting all else: On the antecedents and consequences of goal shielding. Journal of Personality and Social Psychology, 83, 1261-1280.
- Shah, J.Y. (2003). The motivational looking glass: How significant others implicitly affect goal appraisals. Journal of Personality and Social Psychology, 85, 424-439.
- Sheeran, P., Aarts, H., Custers, R., Webb, T.L., Cooke, R. en Rivis, A.J. (2005). The goaldependent automaticity of drinking habits. British Journal of Social Psychology, 44, 47-63.
- Sime, J. D. (1983). Affiliattive behavior during escape to building exits. Journal of Environmental psychology.
- Skinner, B.F. (1938). The behavior of organisms. New York: Appleton-Century-Crofts.

- Snyder, M. (1993). Basic research and practical problems: The promise of a "functional" personality and social psychology. Personality and social psychology Bulletin, 19, 251-264.
- Steblay, N. M. (1987). Helping behavior in nural and urban environments: A metaanalysis. Psychological Bulltetin, 102, 346-356.
- Stukas, A. A., Snyder, M., & Clary, E. G. (1999). The effects of "mandatory volunteerism" on intentions to volunteer. psychological Science, 10, 59-64.
- Taylor, S. E. (2007). Social support. In H. S. Friedman & R. C. Silver (Eds.), Foundations of health psychology (pp. 145–171). New York, NY: Oxford University Press.
- Thornberry, T.P. (1987). Twward an interactional theory of delinquency. Criminology, 25, 863-891.
- Tiemeijer, W.L., Thomas, C.A, Prast, H.M. (2009). De menselijke beslisser: Over de psychologie van keuze en gedrag. Amsterdam: Amsterdam University Press.
- Ting, J., & Piliavin, J. A. (2000). Altruism in comparative international perspective. In Philips, B. Chapman, & D. Stevens (red). Between state and market: Essays on charities law and policy in Canada (PP. 51- 105). Montreal and kinnston, Ontario, Canada: McGill-Queens University Press.
- Tolman, E. C. (1948). Cognitive maps in rats and men. Psychological review, 55(4), 189-208.
- Trivers, R. (1971) 'The evolution of reciprocal altruism', Quarterly Review of Biology, 46, 35-57.
- van der linden, M. (2006). Hersenen & Gedrag. Amsterdam: Boom.
- Waal, F. de (2009) Een tijd voor empathie: wat de natuur ons leert over een betere samenleving, Amsterdam: Contact.
- Waal, F.B.M. de (1996) Good natured: The origins of right and wrong in humans and other animals, Cambridge, MA: Harvard University Press.
- Waddell, G. en Burton, K., (2006). Is work good for your health and well-being? London, 87, TSO.
- Webb, T.L. en Sheeran, P. (2006). 'Does changing behavioral intentions engender behavior change? A meta-analysis of the experimental evidence', Psychological Bulletin,

132, 249-268.

- Wegner, D. T., & Petty, R. E. (1994). Mood management across affective states: The

hedonic contingency hypothesis. Journal of Personality and social psychology, 66, 1034-1048.

- Williamson, G. M., & Clark, M. S. (1989). Providing help and desired relationship type as determinants of changes in moods adb self-evaluations. Journal of Personality and social psychology, 56, 722-734.
- Wilson, E.O. (1975) Sociobiology: The new synthesis, Cambridge, MA: Harvard University Press.
- Wood, W., Tam, L. en Guerrero Witt, M.G. (2005). Changing Circumstances, **Disrupting**

Habits. Journal of Personality and Social Psychology, 88, 918-933.

- Woolfenden, G.E. (1975) 'Florida scrub jay helpers at the nest', Auk, 92, 1–15
- Zimbardo, PH. G., Johnson, R.L., & McCann, V. (2013). Psychologie een inleiding. Amsterdam: Pearson Education.
- Zimbardo, P.G., en Leippe, M. (1991). The psychology of attitude change and social influence (3rd ed.), New York: McGraw-Hill.
- http://antidepressie.webklik.nl/page/hardlopen-en-fietsen
- http://mens-en-gezondheid.infonu.nl/diversen/19381-gezonder-slanker-engelukkiger-door-wandelen
- http://www.360magazine.nl/in-het-nieuws/679/wandelen-helpt-tegen-depressiesmaar-amerikanen-kunnen-nergens-lopen. 17- april- 2012
- http://www.depressie.org/docs/Publieksversierichtlijn depressie.2014
- http://www.runningtherapie.nl2014
- http://www.sistani.org/arabic/qa/0507/2015

# المحتويات

| 1  | السيرة الداتيه للمؤلف  |
|----|------------------------|
| ٩  | كلمة المركز            |
| 11 | مقدمة الطبعة الثالثة   |
| ١٢ | دوافع الدراسة وأهدافها |
| ١٧ | إشراقات تمهيدية        |
| ١٧ | التفرد                 |
| ١٨ | مدهشة التفسير          |
| ١٩ | غرابة الدوافع          |
| ۲٠ | إبتكارية الأدوات       |
| ۲٠ | الاستمرارية المتألقة   |
| ۲۱ | الأداء العفوي          |
| ۲۲ | نبل العطاء             |
| ۲۳ | الطاقة التأثيرية       |
| ۲٤ | الحماسة الحقيقية       |
| ۲٦ | الهوية الولائية        |
| ۲۸ | الروح التضامنية        |

| ۲۹  | أسطورة الوفاء                                    |
|-----|--------------------------------------------------|
| ٣١  | ١. البراءة من الظالمين                           |
| ٣٤  | ١-١ البراءة السياسيّة في زيارة الحسين عَلَيْكُمْ |
|     | ١-٢ إحياء الإرادة السياسيّة                      |
| ٣٩  | ١ـ٣ الانتصار والعمل                              |
| ٤٢  | ٢. استعراضات الجهاهير المؤمنة الهادفة            |
| ٤٢  | ٢-١ استعراض القوى المؤمنة                        |
| ٤٣  | ٢-١-١ المنجز العددي                              |
| ٤٥  | ٢-١-٢ القيمة النوعية                             |
| ٤٧  | ٢-٢ الاستعراض الأخلاقي                           |
| ٥٠  | ٢-٣ استعراض هموم الأمة وتوجهاتها                 |
| ٥٣  | ٣. السلوك الاجتماعي الإيجابي                     |
| ο ξ | ٣-١ـ١ تفسير علم النفس التطوري للإيثار            |
| ٥٦  | الانتقاء النسبي                                  |
| ov  | مبدأ التبادل المنفعي                             |
| ٥٨  | تعلم القوانين الاجتماعية                         |
| ٥٨  | نقد نظرية التفسير البيولوجي                      |
| ٦٠  | نقد الانتقاء النسبي                              |
| ٦٠  | نقد التبادل المنفعي                              |

| ٧٩   | ٣-٢-٤١ التأثيرات المزاجية الإيجابية                             |
|------|-----------------------------------------------------------------|
| ۸١   | ٣-٢-٤-٢ التأثيرات المزاجية السلبية                              |
| ۸۲   | نقد نظرية تأثيرات الحالة المزاجية على السلوك الاجتماعي الإيجابي |
| ۸۳   | ٣-٣ العوامل الظرفية والسلوك الاجتماعي الإيجابي                  |
| Λξ   | ٣-٣-١ الريف والمدينة                                            |
| ۸٦۲۸ | نقد فرضية الريف والمدينة                                        |
| ۸٧   | ٣-٣-٢ تأثير المتفرجين على الحادثة                               |
| ۹ ۰  | نقد أنموذج لاتانة ودارلي                                        |
| ٩١   | ٣-٣-٣ الباحثون الغربيون المؤيدون للسلوك الإيثاري                |

| ۹۳  | ٣٣٠٤ كيف نشجّع الناس على المساعدة                                      |
|-----|------------------------------------------------------------------------|
| ۹٤  | تنمية السهات الشخصية                                                   |
| ۹٤  | رفع العقبات الظرفية                                                    |
| ۹٥  | نشر المعرفة وتوعية الناس                                               |
| ۹٦  | ٣ـ٣ـ٥ اسهامات زيارة الأربعين المباركة في حقل السلوك الإيثاري           |
| ۹٧  | ٣-٣-١ إيثارية سلوك زيارة الأربعين المباركة والتفسير البيولوجي          |
| ۹۸  | ٣ـ٣ـ٥، إيثارية سلوك زيارة الأربعين المباركة ونظرية التبادل الاجتهاعي   |
| ۹۹  | ٣-٣-٥ إيثارية سلوك زيارة الأربعين المباركة وفرضية الإيثار والتعاطف     |
| ١٠٠ | ٣ـ٣ـ٥. إيثارية سلوك زيارة الأربعين المباركة والاختلاف بين الجنسين .    |
| ١٠١ | ٣ـ٣ـ٥ـ٥ إيثارية سلوك زيارة الأربعين المباركة والاختلافات الثقافية      |
| ١٠٣ | ٣ـ٣ـ٥. إيثارية سلوك زيارة الأربعين المباركة والتأثيرات المزاجية        |
| ١٠٤ | ٣ـ٣ـ٥ إيثارية سلوك زيارة الأربعين المباركة والعوامل الظرفية            |
| 1.0 | ٣ـ٣ـ٥ـ٨ إيثارية سلوك زيارة الأربعين المباركة وأنموذج تأثير المتفرجين . |
| ١٠٧ | ٤. العمل التطوعي                                                       |
| ١٠٧ | ٤-١ العمل التطوعي اقتصادياً                                            |
| 11  | ٤-٢ العمل التطوعي اجتماعياً                                            |
| ١١٣ | ٤-٣ العمل التطوعي صحياً                                                |
| 110 | ٤-٤ زيارة الأربعين المباركة والعمل التطوعي                             |
| 119 | ٤-٥ مقارنة العمل التطوعي بين خدام الحسين السلام وغيرهم                 |

٧. المعطيات التربوية والتعليمية والإصلاحية لزيارة الأربعين المباركة ...... ١٤٥

٧-١ السياق الاجتماعي الإسلامي.....

٧-٧ المعطيات التربوية لزيارة الأربعين المباركة.....

| 1 & 9 | ٧-٢-١ ترسيخ مكانة سيد الشهداء الهياك في النفوس                       |
|-------|----------------------------------------------------------------------|
| 101   | ٧-٢-٢ الجرعة الولائية الوقائية                                       |
| 107   | ٧-٢-٣ التربية الإيجابية                                              |
| ١٥٣   | ٧-٢-٤ التربية العملية                                                |
| 108   | ٧-٣ الإعلام وعنف الأطفال                                             |
| ١٥٦   | ٧-٤ التأثير الإعلامي الإيجابي                                        |
| ١٥٨   | ٧-٥ المعطيات التعليمية لزيارة الأربعين المباركة                      |
| 109   | ٧-٥١ المهارات الاجتماعية                                             |
| ١٦٢   | ٧-٥-٢ المهارات الكلامية (فن التخاطب)                                 |
| 178   | ٧-٥-٣ المهارات الغير كلامية                                          |
| ١٦٧   | ٧-٦ المعطيات الإصلاحية لزيارة الأربعين المباركة                      |
| ١٦٧   | ٧-٦-١ رؤية علم النفس الإجرامي للإنحراف                               |
| ۱٦٨   | ٧-٦-٢ نظرية الضبط الاجتماعي social control theory                    |
| ١٧٠   | ٧-٦-٣ معالجة الزيارة للإنحراف السلوكي                                |
| ۱۷٤   | <ul> <li>٨. مكاسب زيارة الأربعين المباركة والسلوك المعتاد</li> </ul> |
| 140   | ٨ ـ ١ نظرة عامة حول العادات السلوكية                                 |
| ۱۷۸   | ۸ ـ ۲ ما هي العادات                                                  |
| ۱۷۸   | ٨-٢-١ تعريف العادة لغةً واصطلاحاً                                    |
| ۱۸۰   | ٨-٢-٢ العادة في الدراسات الأكاديمية                                  |

| ١٨٢      | ٨ ـ٣ تّعلم وتنفيذ العادات                                |
|----------|----------------------------------------------------------|
| ١٨٢      | ٨-٣-٨ السلوك المعتاد كترابط بين المثيرات والاستجابات     |
| ١٨٣      | التعليم الشرطي (Classical Conditioning)                  |
| ١٨٥      | التعليم الإجرائي Operant Learning                        |
| ٠٨٦ ٢٨١  | أهمية الترابطات بين المثيرات والاستجابات                 |
| ١٨٨      | ٨ـ٣ـ٨ العادات كمهارات معتمدة على هدف                     |
| مين      | ٨ـ٣ـ٣ العادات، الاختيارات والسلوك الموجه لتحقيق هدف م    |
| 197      | ٨ـ٤ التطلع الغير واع للأهداف                             |
| ١٩٨      | ٨ ـ٥ علم النفس وتغيير السلوك المعتاد                     |
| Y • •    | ٨ـ٥ـ١ رفع الانتباه                                       |
| ۲•٤      | ٨٥ـ٥ ٢ نوايا التنفيذ                                     |
| ۲۰٦      | ٨.٥.٣ تغيير الأولوية في الأهداف اللا واعية               |
| ۲•۹      | خلاصة: إمكانيات تغيير العادات السلوكية                   |
| ۲•۹      | ٨ـ٦ التوصيات الإرشادية للمؤسسات التنفيذية:               |
| لديدة۲۱۰ | ٨-٦-١ استخدام اللحظات التي يصنع فيها الناس الموازنات الج |
| ۲۱۱      | ٢-٦-٨ شجّع الناس على التخطيط للسلوك الجديد               |
| ۲۱۳      | ٨-٦-٣ إستفد من العمليات اللا واعية                       |
|          | ٨ـ٧ التصور الإسلامي إلى العادات                          |
| ۲۱٥      | ۸-۷-۸ سلطة العادات                                       |

| 717                                          | ٨-٧-٢ النجاح مرهون في غلبة العادات                  |
|----------------------------------------------|-----------------------------------------------------|
| <b>۲                                    </b> | ٨-٧-٨ العادات الإيجابية                             |
| 711                                          | ٨-٧-٤ وقفات مع الدراسات الأكاديمية للسلوك المعتاد   |
| 711                                          | ملاحظاتنا على الاتجاه السلوكي                       |
| 377                                          | ٨-٧-٥ حقيقة الترابطات بين المثيرات والإستجابات      |
| ۲۳.                                          | ٨-٧-٦ علماء الأصول ومباحث الترابطات                 |
| ۲۳۳                                          | ٨-٧-٧ نتائج دراسات العادات وزيارة الأربعين المباركة |
|                                              | ١. رفع الانتباه                                     |
| ۲۳٦                                          | ٢. نوايا التنفيذ                                    |
| ۲۳۹                                          | ٣. تغيير الأولوية في الأهداف اللآ واعية             |
| 7                                            | ٨-٧-٨ التوصيات الأخيرة                              |
| 7 2 0                                        | ٩. صيانة ممارسة زيارة الأربعين المباركة             |
| 7 2 0                                        | ٩-١ المحافظة على طابعها العبادي                     |
| 7                                            | ٩-٢ مراعاة الأحكام الشرعية                          |
| Y                                            | ٩-٣ الالتزام بمنطلقاتها الأصيلة                     |
| 7                                            | ٩ – ٤ عكس الطابع التقديسي                           |
| 707                                          | ٩-٥ تنمية ممارسة زيارة الأربعين المباركة            |
| 704                                          | ٩-٦ مشاريع التنمية الحكومية                         |
| 700                                          | ١٠. محاور التنمية الحكومية                          |

| ٠١-١ مشكلة النقل٥٥                                | 100      |
|---------------------------------------------------|----------|
| ۲-۱۰ مشكلة الفندقة                                | 107      |
| ١٠-٣ تهيئة الطرق العامة                           | 107      |
| ١٠٠٤ الإسعاف الطبي                                | 10 A     |
| ٠١٠٥ وزارة زيارة العتبات المقدسة                  | 109      |
| ١١. الجمهور المؤمن وتنمية زيارة الأربعين المباركة | ۲۲۲      |
| ١-١١ المؤتمر الدولي للمواكب والهيئات الحسينية     | ۲٦٣      |
| ٢-١١ الأعمال الثقافية                             | 778      |
| ١١ـ٣ الأعمال الفنية                               | 777      |
| ١١-٤ الأنشطة الخاصة بالطفولة                      |          |
| ١١ـ٥ الأنشطة النسوية                              |          |
| ١١ـ٦ الدور الإعلامي                               |          |
| ١٢. الملامح الحضارية                              | 110      |
| ١-١٢ الاستفادة من المنجز التاريخي                 | <b>1</b> |
| ٢-١٢ الانفتاح والتعاون بين الشعوب                 | 119      |
| ١٢-٣ الإحتفاء بالشهيد والشهادة                    | ۲۸۲      |
| ٤-١٢ خصوصيّات السلوك الحضاري                      | 110      |
| ١٢-٥ سلميّة الحركة                                | 110      |
| ٢ ١ - ٦ نظاميّة الأداء                            | ۲۸٦      |

| ۲۸۷   | ٧-١٢ موضوعيّة المقصد                               |
|-------|----------------------------------------------------|
| ۲۸۸   | ٨-١٢ الوحدة وانتفاء الخصوصيّات الضيّقة             |
| ۲۸۹   | ١٢. ٩ الإدارة الذاتية                              |
| ۲۹٤   | ١٣. الحشد الشعبي وزيارة الأربعين المباركة          |
| 790   | ١-١٣ احتضان المواكب الحسينية للنازحين              |
| Y 9 V | ٢-١٣ المشاركة في جبهات القتال                      |
| ۳۰۱   | ٣-١٣ تقديم الإمدادات والمساعدات                    |
| ۳۰۲   | ٤-١٣ استثمار علاقة الحشد الشعبي مع الجمهور الحسيني |
| ۳۰٦   | ملحق: نص زيارة الأربعين يوم العشرين من صفر         |
| ۳۰۸   | المصادر و المراجعا                                 |

\* \* \*